BALOTARIO CONCURSO SECUNDARIA 2013

INDICE

Presentacion
Decreto

Primera Parte
LA PROFESION DE LA FE

Primera Seccion

CREO - CREAMOS

EL HOMBRE SU BUSQUEDA DE DIOS
DIOS SALE AL ENCUENTRO DEL HOMBRE:
LA REVELACION

EL HOMBRE RESPONDE A DIOS

QUE SE REVELA: LA FE

Segunda Seccion

LA PROFESION DE LA FE CRISTIANA
CREDO DE LOS APOSTOLES

CREDO NICENO CONSTANTINOPOLITANO
CREO EN DIOS PADRE

CREO EN JESCRISTO, HIJO UNICO DE DIOS
CREO EN EL ESPIRITU SANTO

Segunda Padre:
LA CELEBACION DEL MISTERIO CRISTIANO

Primera Seccion
LA ECONOMIA SACRAMENTAL
LA LITURGIA

Segunda Seccion:

LOS SIETE SACRAMENTOS DE LA IGLESIA
LOS SACRAMENTOS DE

LA INICIACION CRISTIANA

EL BAUTISMO

LA CONFIRAMCION

LA EUCARISTIA

LOSSACRAMENTOS DE CURACION
LA RECONCILIACION

LA UNCION D ELOS ENFERMOS

LOS SACRAMENTOS AL SERVICIO

DE LA COMUNIDAD

EL ORDEN

EL MATRIMONIO

OTRAS CELEBRACIONES LITURGICAS



PRIMERA PARTE
LA PROFESION DE LA FE
PRIMERA SECCION
CREO- CREEMOS

EL HOMBRE Y SU BUSQUEDA DE DIOS

¢ Qué experiencias profundas encontramos en el interior de todo ser humano?.

En lo méas profundo de su realidad, en su mismidad, el hombre siente una nostalgia de Absoluto, un ansia de Algo que esta mas alla de todo lo
que el mundo le puede dar. Y entiende que en la busqueda y respuesta a este Absoluto, es donde encontrara la felicidad total, aquella que sacia
su ansia y su hambre de etemidad, su ansia de Infinito.

Por qué siente el hombre esta ansia de Infinito?.

Porque el hombre ha sido creado por Dios y en lo mas profundo de su ser esté presente la huella del Creador que lo llama hacia El. Por eso el
hombre es por esencia un ser religioso: viene de Dios y se dirige a Dios, como magnificamente expresé San Agustin: “Nos hiciste, Sefior, para ti y
nuestro corazén esta inquieto hasta que descanse en ti” (Conf. 1,1.)

Respondiendo a sus dinamismos mas profundos, el hombre busca a Dios; y esta bisqueda de Dios lo define. Por eso podemos decir que el
hombre es una creatura teologal, ya que por llevar en si la impronta de Dios, solo en El podra alcanzar la felicidad y la dicha tan anheladas. No
existe felicidad definitiva y absoluta para el ser humano que no sea en Dios; y cualquier intento de encontrar la felicidad en cualquier otra cosa no
serad mas que un sucedaneo.

Por tanto, podemos concluir que el Ansia de Infinito que siente el ser humano, en el fondo es ansia de Dios, o también podemos llamarla, un
‘hambre de Dios”.

¢Pueden todos los hombres buscar y encontrar a Dios?.

De hecho, todo hombre puede buscar y encontrar a Dios. A lo largo de la historia, los seres humanos han expresado esta bisqueda y este
encuentro a través de las diversas religiones. La misma creacion ofrece ciertos “caminos” o “vias” para poder acercarse a Dios y encontrarlo.
Mirando el mundo y lo que manifiesta: el movimiento, las cosas que existen, el orden de la creacion, etc, se llega a descubrir la existencia de
Aquel que ha puesto las cosas en movimiento, la Causa de lo que existe y el que orienta las cosas a su fin, y éste es Dios. Al mirarse a si mismo,
en su interior, el hombre percibe en su espiritu una “nostalgia de Infinito” que hace referencia a Dios mismo.

La Iglesia ensefia como verdad de fe que el ser humano puede conocer a Dios mediante su inteligencia y a partir de las cosas creadas, y este
conocimiento ofrece una verdadera certeza (ver Sab 13, 1ss; Rom 1, 20ss; Concilio Vaticano I, DH 3004). Sin embargo, aunque el hombre puede
llegar a conocer la existencia de Dios y vivir el encuentro con El, no siempre se produce esto. Por muchos motivos (rebelion ante el mal existente,
la indiferencia o la ignorancia, el ateismo, etc) algunas personas olvidan, rechazan o desconocen a Dios. Este olvido de Dios lleva,
desgraciadamente, a una situacion de frustracion e infelicidad muy honda.

Una vez que llegamos a conocer la existencia de Dios, ;qué podemos saber acerca de EI?.

Mediante su inteligencia, el hombre puede llegar a conocer con certeza que Dios existe; y conoce también que Dios es un ser personal que lo
invita a vivir la Comunién plena. Conoce también algunas de sus perfecciones y atributos. Sin embargo, lo que podamos saber y decir acerca de
Dio siempre quedara muy corto, si lo comparamos con su realidad infinita. Todo lo que podemos saber y decir acerca de Dios se basa en las
diversas perfecciones de las cosas creadas, que nos remiten a la perfeccion Absoluta de Dios (analogia). Sin embargo, debemos ser conscientes
de que “nuestras representaciones humanas quedan siempre mas aca del misterio de Dios’".

Justamente, porque muchas veces no podemos ni sabemos decir quién es Dios del modo mas completo, es que Dios mismo ha salido a nuestro
encuentro y nos ha dicho quién es El y qué quiere de nosotros. Asi también, permite que se satisfaga esa nostalgia de Infinito que esta en
nuestros corazones. Y esto es lo que nosotros llamamos la Revelacion.

DIOS SALE AL ENCUENTRO DEL HOMBRE
LA REVELACION

¢Qué es la Revelacion?.

Es la manifestacion personal de Dios al hombre, de su Ser mas intimo y del Plan que tiene para con todos y cada uno de los seres humanos y el
mundo. Aun cuando se les pueda conocer y se pueda saber acerca de su realidad, Dios siempre es un misterio para el hombre: El habita en una
luz inaccesible (1Tim 6, 16) y por eso a Dios nadie lo ha visto jamas (ver Jn 1, 18). Sin embargo, de manera totalmente gratuita y soberanamente
libre, Dios ha querido comunicarnos quién es y qué es lo que quiere de nosotros. Asi también, en la comunicacién de su Misterio, Dios no solo
muestra su identidad, sino que ademés da una respuesta definitiva y sobreabundante a las interrogantes que el ser humano se plantea sobre el
sentido y finalidad de su vida.

¢Por qué se ha revelado Dios al hombre?

A Dios nadie le ha obligado a revelarse al hombre; si lo ha hecho, ha sido por amor. Dios, que nos ama, quiere que participemos de la Comunién
plena con El'y por eso se nos manifiesta, invitindonos a vivir para siempre con El y asi alcanzar nuestra dicha. Y como el marco del amor es
siempre la libertad, la Revelacion es un acto eminentemente libre, que requiere una acogida y una respuesta también libre.

¢ Qué caracteristicas presenta la Revelacion?.

El modo como Dios se ha ido revelando a los hombres es:

a) Mediante hechos y palabras intimamente ligadas entre si y que se esclarecen mutuamente. Lo que significa que Dios se ha revelado en la
Historia de los hombres, participando en ella.

b) De una manera progresiva, es decir, gradualmente, Dios ha ido descubriendo al hombre su misterio, desde lo mas sencillo hasta su
realidad mas intima. Esto supone, pues, una pedagogia divina en la que Dios va preparando al hombre para que pueda acoger la plenitud
de su manifestacion.

c) De una manera adecuada a la capacidad de los hombres que recibian la Revelacién. Dios ha hablado *humanamente” a los hombres,
considerando sus limitaciones. Esto es lo que se llama la condescendencia (synkatabasis) de Dios en la Revelacion).

d) Porultimo, la Revelacién de Dios a toda la humanidad ha sido definitiva en Jesucristo. Por medio de El, Dios nos ha comunicado todo de si
mismo, y ha dado a conocer también lo que es nuestro propio misterio y el misterio del mundo.



8.

10.

1.

12,

13.

14,

185.

Gracias a esta Revelacion, podemos conocer con seguridad a Dios, y podemos vivir el encuentro y la comunién con El, que al responder
a nuestros dinamismos més profundos, nos permite alcanzar la felicidad plena.

¢Se ha producido la Revelacion en un solo momento?.
No. Si la Revelacién de Dios ha sido progresiva, entonces podemos contar una serie de etapas a través de las cuales se ha ido realizando.

1. En primer lugar, Dios se ha dado a conocer a través del testimonio de las cosas creadas. En efecto, la Creacion nos revela (de manera
indirecta, pero real) la existencia y presencia de Dios Creador (ver Sal 19, 2ss; Sal 8, 4ss; Sal 104).

2. Sin embargo, Dios no solo ha querido “sugerir” su presencia mediante las cosas creadas; El mismo, de modo directo y personal ha hablado
a los hombres, comunicandose e invitdindoles a la Comunion. Esta es la revelacion sobrenatural. Es aqui donde podemos encontrar las
siguientes etapas:

2.a. En primer lugar, hay una manifestacién de Dios a nuestros primeros padres. Los invitd a una comunién intima con El,
llenandolos de gracia y santidad especiales. Y al pecar el hombre, Dios no lo abandond; antes bien, siguié hablandole,
prometiéndole la esperanza de la reconciliacion (Ver Gén 3, 15).

2.b. Con Noé, Dios hace una Alianza que abarca a toda la humanidad, que por sus pecados puede errar y buscar idolos como si
fuesen Dios. Esta Alianza muestra la Universalidad de la Revelacion.

2.c. De entre todos los hombres, Dios eligié a Abraham para formar un Pueblo por el cual vendria la salvacién a la humanidad
pecadora. Con este pueblo, Israel, Dios hizo una Alianza, y lo fue preparando mediante sus profetas para recibir la Salvacién en
persona.

2.d. Pero la Revelacion plena y definitiva de Dios se realiza en y con Jesucristo, su Hijo, quien ha realizado la Alianza definitiva y
ha reconciliado al hombre. Jesus es Mediador y Plenitud de toda la Revelacion.

¢Por qué decimos que Jesus es Mediador y Plenitud de toda la Revelacién?.

Porque Jesus, Hijo de Dios hecho hombre, es la Palabra Unica, perfecta e insuperable del Padre. En él lo dice todo, no habra otra palabra mas
que ésta. Por medio de Jesus, Dios Padre nos ha revelado sus misterios mas intimos, de alli que podamos llamarlo mediador. Y es Jesus el que
nos da a conocer absolutamente todo lo que es Dios y todo lo que es de Dios, por eso lo podemos llamar también plenitud de la Revelacién. Por
eso, la Revelacion ha culminado en Cristo; ya no habra otra revelacién mas porque el Padre, en Jesus lo ha dicho todo. Pero aunque la
Revelacién esté acabada, no esta totalmente explicitada. El crecimiento de la vida de fe en los creyentes hace que se comprenda cada vez mas
el contenido total de la Revelacion que la Iglesia posee y custodia.

¢Como ha llegado hasta nosotros la Revelacion?
La Revelacién de Dios ha llegado hasta nosotros por medio de la Sagrada Tradicién y de la Sagrada Escritura.

¢ Qué es la Sagrada Tradicion?

La Sagrada Tradicion es la transmision viva de la Revelacién cuya plenitud es Jesucristo. En efecto, Jesis comunico a sus apdstoles el misterio
de Dios y de nuestra salva ién, y estos a su vez lo trasmitieron fielmente, sea de palabra o por escrito. De esta manera, lo que Jesus nos ha
revelado ha llegado hasta nosotros, en la Iglesia y para todos los hombres.

Esta transmision se realiza mediante la asistencia del Espiritu Santo, y progresa en la comprension de aquello que es transmitido mientras mas
se medita, se ensefia y se vive. De este modo, la comunicacién que el Padre ha hecho de si mismo por medio de Jesucristo en el Espiritu Santo
sigue presente y activa en la Iglesia.

¢ Qué relacion hay entre Sagrada Escritura y Tradicion

La Sagrada Escritura y la Tradicion no son dos realidades opuestas entre si; tampoco son dos cosas absolutamente diferentes. Tanto la Tradicion
como la Sagrada Escritura surgen de la misma fuente; ambas contienen la misma y Unica Palabra de Dios. Sin embargo, son dos modos distintos
de transmision: La Tradicion es transmision viva que se daré a lo largo de todos los tiempos; la Sagrada Escritura muestra la permanencia y
fidelidad inalterables de la Palabra de Dios.

¢A quién fue confiada la Revelacion Divina?

JesUs confio su Revelacion a los apdstoles, y por éstos, a la Iglesia. Pero dentro de la Iglesia, son los obispos, sucesores de los apostoles,
quienes tienen la mision de conservar, explicar y difundir la Palabra. EI Magisterio de la Iglesia es, pues, el interprete autentico de la Palabra de
Dios, oral 0 escrita, y esta a su servicio.

El Magisterio ejerce plenamente esta mision de explicar la Palabra cuando formula los dogmas. Estos son verdades de fe que el Magisterio
propone como pertenecientes a la Revelacion, o ligadas a ella, Un dogma no es una verdad nueva afiadida a la Revelacion; sino mas bien una
verdad que esta ya en la Revelacion y que se hace explicita, y por tanto, que debe llevar a la adhesion de la fe. Y si bien el Magisterio nos ensefia
que la Revelacion ya fue dada definitivamente por Cristo, acepta la existencia de las llamadas “revelaciones privadas”. Estas no traen algo nuevo
que Jesus no haya dicho, sino mas bien son acentos que permiten vivir de manera mas plena la Unica Revelacion en determinados momentos y
circunstancias historicas.

¢Qué es la Sagrada Escritura?
La Sagrada Escritura o Biblia, es la Palabra de Dios que ha sido puesta por escrito. En este libro, estd contenido lo que Dios nos ha revelado y
que fue escrito a lo largo de muchos siglos por diferentes autores humanos que escribieron aquello que el Espiritu Santo les iba sefialando. A
esto le llamamos la inspiracién.

¢Qué es la inspiracion?

La inspiracion viene a ser la accidn que ejerce el Espiritu Santo sobre el autor sagrado para que ponga por escrito todo y solo que Dios quiere. De
esta manera, lo escrito es inspirado porque tiene a Dios por autor principal y se puede decir que la Escritura es auténticamente la Palabra de
Dios. Sin embargo, para dejamos su Palabra, Dios se ha valido de autores humanos con sus capacidades, inteligencias e incluso sus
limitaciones. Por tanto los hombres son también verdaderos autores.

Del hecho de que la Sagrada Escritura tiene a Dios por autor (inspiracion) se sigue que lo que la Escritura ensefia con fidelidad y sin error alguno
es la verdad que Dios hizo consignar para nuestra salvacion. A esto se le llama la Verdad de la Sagrada Escritura.



16.

17.

18.

19.

20.

21.

22,

Y como Dios ha dejado a la Iglesia el encargo de cuidar su Palabra, entonces la Iglesia puede decir qué libros son inspirados, y por tanto, Palabra
de Dios. Esto se llama canonicidad: el reconocimiento que la Iglesia hace de un libro como verdadera Palabra Divina. EI nombre viene del
griego canon, es decir, lista. Fue la Tradicion la que elaboré el canon biblico, integrado por 46 libros del Antiguo Testamento y 27 del Nuevo
Testamento:

Antiguo Testamento: Génesis, éxodo, Leviticos, Numeros, Deutoronomio, Josué, Jueces, Rut, 1 Samuel, 2 Samuel, 1 Reyes, 2 Reyes, 1
Cronicas, 2 Cronicas, Esdras, Nehemias, Tobias, Judit, Ester, 1 Macabeos, 2 Macabeos, Job, Salmos, Proverbios, Eclesiastés, Cantar de los
Cantares, Sabiduria, Eclesiastico, Isaias, Jeremias, Lamentaciones, Baruc, Ezequiel, Daniel, Oseas, Joel, Amos, Abdias, Jonas, Miqueas,
Nahum, Habacuc, Sofonias, Ageo, Zacarias, Malaquias.

Nuevo Testamento: Evangelios de Mateo, Marcos, Lucas y Juan, Hechos de los Apéstoles, Cartas de Pablo a los Romanos, 1 Corintios, 2
Corintios, Galatas, Efesios, Filipenses, Colosenses, 1 Tesalonicenses, 2 Tesalonicenses, 1 Timoteo, 2 Timoteo, Tito, Filemén; la Carta a los
Hebreros, la Carta de Santiago, 1 Pedro, 2 Pedro, 1 Juan, 2 Juan, 3 Juan, la Carta de Judas y el Apocalipsis.

¢ Como se relacionan entre si el Antiguo y el Nuevo Testamento?

El Antiguo Testamento describe la Antigua Alianza hecha por Dios con el pueblo de Israel para salvar a los hombres que desde el inicio de la
historia habian pecado contra Dios. EI Nuevo Testamento narra la salvacidn definitiva realizada por Jesus, quien instaura una Nueva Alianza,
cumplimiento de la anterior, en la que toda la humanidad puede alcanzar la reconciliacién integral. Esta salvacién, ocurrida de manera real en
nuestra historia humana, es descrita en los Evangelios, que son como el corazon de la Sagrada Escritura, y es explicitada en los otros escritos
neotestamentarios.

Por tanto, la Sagrada Escritura debe verse como una unidad. Porque ambos Testamentos son la Unica Palabra de Dios, y porque describen la
Unica Revelacion de Dios. Sin embargo, como la plenitud de la Revelacidn es Jesucristo, se debe leer y entender toda la Escritura desde el
misterio de Jesus. Todo lo que el Antiguo Testamento dice, encuentra su sentido y su realizacién en el Nuevo Testamento, y lo que el Nuevo
Testamento dice, ya estaba como oculto o indicado en el Antiguo.

¢ Como debemos interpretar la Escritura?.

Siendo la Sagrada Escritura la Palabra de Dios en palabra humana, al interpretarla debemos buscar qué nos dicen los autores humanos. Y para
esto es conveniente considerar los géneros literarios, la cultura de la época, los modos de hablar, etc... Alcanzamos lo que Dios nos quiere decir
mediante los hombres que la escribieron teniendo en cuenta que:

a. La Sagrada Escritura es una unidad, a pesar de sus muchos libros (73 en total) y los diversos autores humanos que posee. Por tanto,
si es una unidad, no puede contradecirse a si misma.

b. La Palabra de Dios contenida en la Escritura fue encomendada a la Iglesia. Por tanto, debe interpretarse la Sagrada Escritura en
consonancia como la Iglesia la ha entendido y vivido en su Tradicién.

¢.  Las verdades que la Escritura nos presenta estan cohesionadas entre si y se sostienen unas a otras. Es lo que se llama “analogia de
la fe”. Toda interpretacion de la Escritura debe respetar esta analogia.

¢Qué importancia tiene la Sagrada Escritura en la vida de la Iglesia?

La Sagrada Escritura alimenta la vida de los fieles: los instruye, los exhorta y los lleva al encuentro de Jesus, Palabra viva del Padre (ver Jn 1, 1).
Por eso la Iglesia ha venerado siempre a la Escritura asi como lo ha hecho con la Eucaristia, el Cuerpo del Sefior, e invita a sus miembros a
leerla, meditarla y practicarla.

EL HOMBRE RESPONDE A DIOS QUE SE REVELA: LA FE

¢De qué modo puede responder el hombre a Dios que se le ha revelado?.
Si la Revelacién es para el hombre, entonces éste debe responder al amor y a la manifestacion libre de Dios, aceptando y amando libremente a
quien le ofrece su Amor. Esta aceptacion de Dios por parte del hombre es la Fe.

¢Qué es la fe?

La fe es la adhesidn personal del hombre a Dios que se revela. Por la fe, el hombre conoce a Dios y su Plan de salvacién, acepta confiadamente
a Dios y lo ama, y vive en obediencia a lo que Dios le pide. De alli que la fe, en cuanto repuesta del hombre a Dios, abarca toda su realidad
humana: su mente, su corazén y su accion.

La fe es también don de Dios, que El nos da para que podamos conocerlo, adherirnos a El'y poder seguirlo y obedecerle. Es, pues, don de Dios
y respuesta humana. Y en Santa Maria, la Madre de Jesus, encontramos el modelo més perfecto de la fe. Ella es “dichosa porque ha creido” (ver
Lc 1, 45). Y por su fe todas las generaciones la proclamaran bienaventurada (ver Lc 1, 48).

¢ Qué significa tener Fe en Dios?
Tener fe en Dios, es creer que Dios es Aquel que se nos ha revelado en la persona de Jesus y que es Padre, Hijo y Espiritu Santo. La fe cristiana
en Dios es una fe trinitaria.

¢ Qué caracteristicas posee la fe?
Ademés de lo que mencionado, podemos sefialar las siguientes caracteristicas de la fe:

a) La fe en cuanto respuesta del hombre al don de Dios, es un acto racional. Lo que creemos no es algo irracional (Dios no es irracional ni
caprichoso), ni nos pide que excluyamos el ejercicio de nuestra inteligencia. Pero la fe, al mismo tiempo es suprarracional: trasciende las
fronteras de nuestra inteligencia porque Dios, en si mismo, es misterio y no podemos connprehenderlo en su totalidad. Por eso, la fe nos
permite conocer muchas cosas que por nosotros mismos, jamas llegariamos a descubrir.

b) La fe es un acto libre del hombre. El que cree, acepta y sigue voluntariamente a Dios, porque lo ama, y donde hay amor nunca puede haber
imposicion. Nadie puede obligar a otro a creer, y la fe nunca debe ser impuesta a la fuerza.

c) Lafe es necesaria para la salvacion. El que no tenga fe, no se podra salvar. Pero para alcanzar esta salvacion, debemos perseverar en la
vida de fe, cooperando activamente desde nuestra libertad para que la fe se desarrolle en nosotros.



d)

La fe es el inicio de la vida eterna; es principio de nuestra santificacion. En la raiz y en la base de la vida cristiana, el primer fundamento es
la fe. Por lo tanto, la fe debe ser una realidad que crezca en la persona hasta llegar a su meta: la comunién definitiva con Dios por toda la
eternidad.

La fe es acto personal, pero no es una experiencia aislada. La fe cristiana es eclesial. Eso significa que la fe no es algo que nosotros nos
hayamos dado; nos la ha transmitido la Iglesia en el bautismo. Y por eso, la fe es experiencia comunitaria, donde todos nos apoyamos
mutuamente. Yo no puedo creer sin ser sostenido por la fe de los otros, y por mi fe yo contribuyo a sostener la fe de los otros.

SEGUNDA SECCION
LA PROFESION DE LA FE CRISTIANA
CREDO DE LOS APOSTOLES
Creo en Dios, Padre todopoderoso,
Creador del Cielo y de la tierra.

Creo en Jesucristo, su unico Hijo, nuestro Sefior,

que fue concebido por obra y gracia del Espiritu Santo,
naci6 de santa Maria Virgen,

padeci6 bajo el poder de Poncio Pilato,

fue crucificado, muerto y sepultado,

descendio a los infiernos,

al tercer dia resucitd de entre los muertos,

subié a los cielos

y esta sentado a la derecha de Dios, Padre todopoderoso.
Desde alli ha de venir a juzgar a vivos y muertos.

Creo en el Espiritu Santo,
la santa Iglesia Catlica,
la comunion de los santos,
el perdon de los pecados,
la resurreccion de la carne
y la vida eterna.

Amén.

CREDO NICENO CONSANTINOPOLITANO

Creo en un solo Dios,
Padre todopoderoso,
creador del cielo y de la tierra,
de todo lo visible y lo invisible.

Creo en un solo Sefior, Jesucristo,
Hijo unico de Dios,

nacido del Padre antes de todos los siglos:
Dios de Dios,

Luz de Luz,

Dios verdadero de Dios verdadero,
engendrado, no creado,

de la misma naturaleza del Padre,

por quien todo fue hecho;

que por nosotros, los hombres

y por nuestra salvacion

bajo del cielo,

y por obra del Espiritu Santo

se encarné de Maria, la Virgen,

y se hizo hombre;

y por nuestra causa fue crucificado

en tiempos de Poncio Pilato;

padecio y fue sepultado,

y resucito al tercer dia, segun las Escrituras,
y subié al cielo,

y esta sentado a la derecha del Padre;
y de nuevo vendra con gloria

para juzgar a vivos y muertos,

y su reino no tendra fin.

Creo en el Espiritu Santo,

Sefior y dador de vida,

que procede del Padre y del Hijo,
que con el Padre y el Hijo

recibe una misma adoracion y gloria.
Y que hablé por los profetas.



23

24,

25.

26.

27.

28.

29,

30.

31.

32,

Creo en la Iglesia,

que es una, santa, catolica y apostdlica.
Confieso que hay un solo bautismo
para el perdén de los pecados.

Espero la resurreccion de los muertos
y la vida del mundo futuro.

Amén.

. ¢De qué manera expresamos nuestra fe?
El contenido de nuestra fe es amplisimo, porque Dios y su Revelacion son inabarcables e inagotables. Sin embargo, la Tradicion de la iglesia ha

creado unas oraciones que son como la sintesis de la fe cristiana. A estas oraciones-sintesis le llamamos “Profesiones de fe”, “simbolos de fe” o
también “credos’, porque la primera palabra del simbolo es “creo”. A través de ellas la Iglesia nos ensefia y nos transmite la fe.

¢ Como aparecen los simbolos de fe o credos?.

El credo, que es la recopilacion de las verdades de fe, aparece desde muy antiguo ligado al momento del bautismo. Los que iban a ser
bautizados debian expresar en voz alta cual era el nlcleo de la fe que iban a recibir de la Iglesia. Con el tiempo, este nlcleo fundamental se fue
desarrollando a medida que se acrecentaba la vida de fe en la Iglesia (la fe es la misma pero va creciendo su comprension). Y el credo tiene la
funcion de identificar a los creyentes, asi como de garantizar su unidad en la fe.

¢De qué manera esta dividido el Credo?

De acuerdo a la estructura de la liturgia bautismal, el credo o profesidn de fe se divide en tres partes: a) Creo en Dios Padre; b) Creo en
Jesucristo su unico Hijo; c) Creo en el Espiritu Santo. El Credo tiene, pues, una estructura trinitaria, y todos los demas articulos de la fe se
van agrupando a estas tres partes fundamentales. Y por eso, recitar con fe el Credo es entrar en comunién con Dios Padre, Hijo y Espiritu Santo,
es entrar también en comunidn con toda la Iglesia que nos transmite la fe y en el seno de la cual creemos

¢Cuantos credos existen en la Iglesia?.
A lo largo de la historia de la Iglesia han aparecido muchos simbolos de fe. Pero los mas comunes son: el Credo de los Apdstoles y el Credo
Niceno-constantinopolitano, ambos de origen muy antiguo.

CREO EN DIOS PADRE

¢Quién es Dios?

Mediante su Revelacion, Dios e nos ha dado a conocer. Y nos ha dicho que es Unico, que no hay mas que un solo Dios. El es nuestro primer
origen y nuestro fin Ultimo. El es quien da sentido y razén de ser a nuestras vidas. Y a pesar de lo que podamos decir, es y sigue siendo misterio.
Y aunque Dios no deje de ser misterio, ha querido relacionarse con nosotros, los hombres, como amigos y nos ha hablado e invitado a participar
en su vida.

¢Qué nos dice la Sagrada Escritura acerca de Dios?

La Sagrada Escritura recoge lo que Dios mismo nos ha dicho acerca de El. En el Antiguo Testamento, Dios revel6 su nombre a Moisés: “Yo soy
el que soy” (Ex 3, 14). Esto significa que solo Dios Es: plenitud del ser, el que fundamenta todo lo que existe y que permanece para siempre. Y
porque Dios es Ser en plenitud, y permanece para siempre, por eso es Dios fiel.

Dios es la Verdad misma, por tanto no puede engafiar, ni tampoco obrar contra la verdad de las cosas que ha hecho; Dios no es irracional, en el
sentido que haga cosas contrarias a su Designio. Dios no es arbitrario ni caprichoso.

Pero la Sagrada Escritura nos va a decir también que Dios es amor (1Jn 4, 16), que su ser mismo es el Amor y que su revelacion y su
reconciliacion salvifica son fruto del intenso amor con que nos ama. Toda la realidad intima de Dios, su realidad trinitaria, puede entenderse
como comunicacion de amor entre Padre, Hijo y Espiritu Santo e invitacion de la Trinidad al ser humano a participar de este amor divino.

¢Y qué de nuevo nos ha revelado Jesus acerca de Dios?

Jesus no solamente nos ha dicho todo lo anterior acerca de Dios, sino que nos ha revelado su misterio mas intimo: Dios es Trino. Dios es Padre,
Hijo y Espiritu Santo, tres personas distintas en un solo Dios. Este es el misterio de la Trinidad, misterio central de la vida cristiana, y un misterio
en sentido estricto, es decir, que no lo habriamos conocido de no haber sido por la revelacién de Jesus.

¢Qué queremos decir cuando rezamos “Creo en Dios Padre”?.

Al decir que Dios es Padre, expresamos nuestra fe en que Dios es Origen de todo lo que existe y al mismo tiempo, bondad y amor que protege y
cuida lo existente. Pero hay mas. Dios es Padre en sentido real, no solo por ser creador, sino por ser el Padre de Jesucristo. Desde toda la
eternidad, Dios es Padre. Ello significa que desde siempre esta el Hijo, que es “consustancial’ (de la misma sustancia) al Padre, y por lo tanto,
Dios mismo. El Hijo tiene su origen en el Padre, y el Espiritu Santo tiene su origen en el Padre y el Hijo. Por eso la fe confiesa que Dios es Unico,
pero no solitario: el Padre es Dios, el Hijo es Dios, el Espiritu Santo es Dios. Pero no hay tres dioses, sino uno solo en tres personas distintas.

La fe en la Trinidad fue vivida desde el Principio por toda la Iglesia. En la escritura hall la ensefianza de Jesus sobre Dios Uno y Trino (ver Jn 1,
1ss; Lc 1, 26-38; Mt 28, 18-20; 2Cor 13, 13, etc). Al decirnos Jesus que Dios es Padre en sentido pleno, nos esta descorriendo el velo que cubre
el misterio de la Santisima Trinidad.

¢Qué caracteristicas de Dios Padre sefiala el credo?
El Credo nos dice dos cosas especificas acerca de Dios Padre: que es Todopoderoso y que es Creador del cielo y de la Tierra.

¢Por qué decimos que Dios Padre es Todopoderoso?

Llamar Todopoderoso a Dios Padre expresa su Dominio y Sefiorio Absoluto sobre el mundo, que ha sido creado por El; pero expresa de manera
especial ese poder a través de su amor creador y reconciliador: Dios puede persona y mover a la conversién a un corazon endurecido por el
pecado. Dentro del marco de libertad en el que se desarrolla la relacién entre Dios y el hombre, Dios Padre puede suscitar el arrepentimiento
donde no lo hay, y reconciliar a los hombres. Por eso, la Escritura llama “nueva creacion” a esta reconciliacion que el Padre realiza por Jesucristo
y que es pasar del no-ser del pecado a la plenitud de la vida de la gracia, haciéndonos hijos suyos.



33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

¢Es Dios Padre el Creador del cielo y de la tierra?

Sabemos que Dios Padre es Origen y Principio de todo cuanto existe, y por eso se le atribuye la creacion del universo.

Pero en sentido estricto, la creacion es obra comun de la Santisima Trinidad. Esto lo dice la Escritura al sefialar la accién creadora del Padre: “Y
dijo Dios: Haya Luz’ (Gén 1, 3), y también la creacién como obra del Hijo: “Todo fue hecho por la Palabra (Jn 1, 2), y también la creacién como
obra del Espiritu Santo: “...Y el Espiritu de Dios aleteaba sobre las aguas” (Gén. 1, 2).

¢Como ha creado Dios el mundo?
Podemos sefalar algunas caracteristicas del acto creador de Dios, como por ejemplo:

a) Dios ha creado al mundo de la nada; es decir, lo que no existia ha parecido gracias al poder creador e infinito de Dios. Con esto se
nos ensefia una gran verdad: el mundo no es Dios, porque ha sido hecho por El. La creacion del mundo, de la nada, es afirmacion
radical del monoteismo.

b) Dios ha creado el mundo de manera libre; nadie lo ha obligado. Y como Dios es Sabiduria y Verdad Absolutas, ha plasmado en el
mundo un orden que se rige segun su designio de salvacion. Es lo que llamamos el Plan de Dios.

c) Dios ha creado el mundo por amor; sin obligacidn ni exigencia alguna, ha querido comunicar su amor a ofros seres para que
participen de su felicidad plena. EI mundo ha sido creado para la Gloria de Dios... pero la gloria de Dios es el hombre que vive la
Comunién divina.

d)  Dios ha creado al mundo bueno, lleno de belleza, de bondad y de armonia. En esto podemos ver que para nuestra fe, la creacion es
una realidad valiosa y positiva; nunca el cristianismo ha dicho que la creacion sea algo malo y negativo, méas bien es todo lo contrario.

e) Dios ha creado el mundo para el hombre. Se lo ha dado para que en él y mediante él pueda realizarse y alcanzar su meta: la
comunion divina y la plenitud humana. Por eso, en cuanto que es medio para su propia realizacion, el hombre no debe despreciar el
mundo ni tampoco prescindir de él.

Al crear Dios el mundo, ¢ lo deja parar que funcione como pueda, o mas bien tiene una preocupacion especial por el mundo?.

Dios ha creado el mundo, pero no lo ha dejado abandonado. Lo cuida y conserva para que se mantenga en la existencia. Dios mismo interviene
en la creacion disponiendo las cosas de tal manera que ésta —la creacion- pueda alcanzar su plenitud definitiva. El cuidado y las disposiciones
con las que Dios interviene para que el mundo y el hombre lleguen a su realizacién, es la Divina Providencia.

¢De qué manera actua la Providencia Divina?.
El cuidado personal de Dios sobre sus creaturas (pues eso es la Providencia) es ejercida por Dios mediante la participacién de las creaturas.
Inclusive, Dios quiere que en su concurso libre, las creaturas colaboren para que el mundo pueda alcanzar su realizacion definitiva. Pero si bien
este es el modo mas comin del actuar de la Providencia, no impide que en algiin momento Dios pueda actuar directamente, pues El es Sefior del
mundo.
Y si Dios ha creado el mundo bueno y lo cuida con su Providencia, ¢ por qué entonces

existe el mal?
Ciertamente, Dios no ha creado el mal, ni se complace en su existencia. La creacién no tiene aln la perfeccién final; se encamina hacia ella.
Mientras tanto, debera dejar todo aquello que aparece como imperfecto. Sin embargo, lo mas grave es que por una decision libre — y equivocada-
las creaturas espirituales (angeles y hombres) se apartaron de Dios e introdujeron el mal y la desgracia, algo mucho mas grave que las
imperfecciones propias de la creacion. Es el pecado la causa de la existencia del mal, del dolor y de la muerte, y el origen de la tragedia que hace
sufrir al hombre y al mundo.
La existencia del mal es un misterio; sin embargo, Dios ha sabido sacar del mal muchos bienes. En la muerte de Jesus en la cruz, a través de la
que somos reconciliados, Dios ha querido esclarecer en algo la realidad del mal, que ha sido vencido por el amor del Sefior Jesus.

¢ Qué significa que Dios es creador de cielo y tierra?
Significa que Dios ha hecho todo lo que existe, el universo visible e invisible, esto es, las cosas, los hombres y las creaturas invisibles que
llamamos angeles.

¢Quiénes son los angeles?

Los angeles son creaturas espirituales, no corporales, que acompafian a Dios, lo glorifican y le sirven. En cuanto que son espirituales, son
creaturas personales. Su funcion es la de ser los mensajeros de Dios. A través de ellos, Dios va dando a conocer su Plan de salvacion y lo va
realizando en la historia humana. Y por eso Jesucristo, que realiza el plan Divino, aparece como Sefior de los Angeles, puesto que ellos han sido
creados por El y participan en la realizacion de la obra reconciliadora.

¢ Qué papel cumplen los éngeles en la vida de la Iglesia?

Asi como JesUs se valié de los angeles en la relacién de la reconciliacidn, asi también quiere que sigan ayudandonos a vivir en gracia y
comunion. Por eso la Iglesia venera a los Angeles como intercesores y protectores, y nos ensefia que todo hombre es acompafiado a lo largo de
su vida por la presencia protectora de un angel. Junto con los angeles en el cielo, la Iglesia eleva su adoracion y alabanza al tnico Dios.

¢Como ha creado Dios al hombre?.

Dios ha creado al hombre a su imagen y semejanza (ver Gén 1, 26). Por ser imagen de Dios, el hombre lleva en si la huella, el reflejo de Dios que
lo mueve a buscar a Dios y querer vivir la comunién con El; mientras que la semejanza implica el proceso dinamico por el cual el hombre, a través
del don de Dios mismo, se va haciendo lo mas igual posible a Dios. Y este don es el amor divino que nos llega como gracia.

¢Qué caracteristicas propias posee el hombre?
Del hecho de haber sido creado imagen y semejanza de Dios, el hombre presenta una serie de rasgos muy propios:

a. Esun serque ensu unidad fundamental, presenta una dimension corporal (cuerpo), una dimension animica o psiquica (alma) y una
dimension espiritual (espiritu). Se puede decir con San Pablo, que el hombre es unidad del cuerpo, alma y espiritu (ver 1Tes 5, 23), 0
también con la tradicion mas comun, que es unidad de cuerpo y alma, entendiendo alma como el principio espiritual en el hombre.



43.

44,

45.

46.

417,

48.

49.

b.  El ser humano ha sido creado como varén y mujer; la distincion de sexos querida por Dios al momento de crear a la humanidad,
sefiala que el hombre esta llamado a vivir la comunién y el encuentro con los otros, realizandose en la complementacion con los
demas, y especialmente con la mujer.

c.  El'hombre es un ser social; su plenitud se alcanza en la medida en que vive y se comunica con los otros seres humanos. Y esta
dimensién social es parte constituya del ser humano, pues refleja la realidad social de la Trinidad, de la que el hombre, por ser
imagen y semejanza divinas, es reflejo.

d.  El hombre es persona. No es algo, sino Alguien. Posee inteligencia, voluntad y libertad y esta llamado a su realizacion en y por el
amor. Y esta vocacién el hombre la realiza en el ejercicio de su libertad. En su libertad, el hombre puede expresar toda la grandeza
de la vocacién a la que Dios le ha invitado.

¢De qué manera vivia el ser humano al principio de su historia?.

Dios creo al hombre y lo invitd a participar de su misma vida divina. La vocacién del hombre es la comunién con Dios, y por ella, la comunién
consigo mismo, con los demas hombres y con la creacion toda. Desde el primer momento de su existencia, el hombre vivia participando de esta
comunién; por tanto, se encontraba en armonia con Dios; interiormente vivia la armonia de si mismo como autodominio y autop osesion; vivia en
armonia con los demas, y también con la creacion. La Escritura nos presenta esta vida de gracia original y de armonia bajo la figura del Paraiso
(Ver Gén. 2, 8ss).

Si todo era tan perfecto en un principio, ¢ qué ocurrié para que todo eso se perdiese?
Lo que ocurri6 fue que, en el principio de la historia, las creaturas espirituales, usando mal de su libertad, se apartaron de Dios y rompieron la
armonia y la felicidad original. Es lo que nosotros llamamos el pecado de los origenes.

¢ También los angeles sufrieron una caida?.

Si. Algunos angeles en vez de optar por Dios y por la dicha que les ofrecia eternamente, lo rechazaron y prefirieron vivir eternamente en odio y
enemistad con Dios. Eso fue lo que pasd con Satands, el jefe de los angeles caidos. Al optar por el mal, Satanas y sus angeles (los llamados
demonios) viven el rechazo de Dios de manera total e irrevocable, y al odiar a Dios, odian también al ahombre y pretenden arrastrarlo hacia el
mal y la desdicha a través del engafio y la seduccién. La existencia del Diablo como ser personal ( y no solo como un simbolo o personificacién
de un mal abstracto) es una verdad de fe, creida desde el principio en la Iglesia y por la Iglesia.

¢Y Como fue la caida del hombre?

Al crear Dios a los primeros hombres los invitd a vivir su propia vida divina de amor, y asi poder ser felices. Le dio la gracia para que pueda
responder a esa invitacion y realizarse como hombre. Y mediante el don de la libertad, cooperando con la gracia, podia alcanzar la comunion
divina. Pero el hombre uso mal de su libertad, y se dej6 engafiar por Satanas (ver Gén 3, 1ss) y en vez de aceptar lo que Dios le decia,
desobedecio, y rechazandolo se apartd de El. Esto es lo que llamamos pecado original.

¢ Qué cosa es exactamente el pecado original?

La expresion pecado original designa dos realidades distintas, aunque relacionadas entre si. En primer lugar, significa el pecado de nuestros
primeros padres (que la Escritura designa como Adan y Eva), un pecado de desobediencia al mandato divino (ver Gén 2, 16ss). Las
consecuencias de este pecado fueron: la ruptura del hombre a todo nivel. Si el hombre antes del pecado vivia en armonia con Dios, consigo
mismo, con los demas y con la creacion, ahora por el pecado vive la ruptura con Dios; sufre una quiebra en su interior, quedando como dividido;
sus relaciones con los otros (en concreto, las relaciones entre Adan y Eva) ya no seran de amor y de entrega, sino de egoismo y de enemistad;
por ultimo, la creacion sufrira las consecuencias del pecado del hombre: destruccidn, desolacion y desequilibrio. Por el pecado, el hombre queda
inclinado al mal y desviado de su meta, que es Dios. Por el pecado la muerte se introduce en el mundo.

Pecado original significa también la condicién de desgracia en la que nace todo hombre. Es la situacion de lejania de Dios y de ausencia de
gracia que tiene todo hombre desde que nace como consecuencia del pecado de Adan. En efecto, Adan y Eva transmitieron esta condicién a
toda su descendencia, como consecuencia de su pecado. El pecado original, en este sentido, seria la herencia (negativa) que nos transmitieron
nuestros primeros padres. Perdemos la semejanza, es decir, la gracia, y nuestra imagen queda como oscurecida y debilitada. Vivimos la
inclinacion desordenada al mal (concupiscencia) que nos jala al pecado. Pero si bien el pecado original es propio de cada uno, no es una falta
personal; no es algo que yo haya hecho, sino més bien es algo que he recibido.

A veces nos preguntamos: ¢ por qué el hombre es capaz de tanta maldad si ha sido creado bueno por Dios?. En la doctrina del pecado original
encontramos la respuesta. Pero sabemos que el pecado original no es invencible, y que en nosotros es borrado por el bautismo. El Sefior Jesus
ha derrotado al pecado, lo ha destruido y unidos a El, podemos vencerlo y desterrarlo de nuestras vidas. Pero para eso hemos de luchar contra el
dinamismo propio del pecado y del demonio. La vida del hombres es una lucha permanente (ver Job 7, 1ss; 1Cor 9 25-27).

CREO EN JESUCRISTO, HIJO UNICO DE DIOS

Al pecar el hombre, ;lo dejé Dios abandonado a su suerte?.

Ciertamente que no. Dios Padre, en su gran misericordia, no solo no abandoné al ser humano, sino que a lo largo de los tiempos, fue preparando
poco a poco a la humanidad para que en un momento muy esencial (la “plenitud de los tiempos” de la que habla San Pablo, ver Gal 4 4) viniese
al mundo su Hijo, para reconciliar al hombre salvandolo del pecado y de la muerte y llevarlo de nuevo a la comunidn con El. Y este es Jesus
nuestro Reconciliador y Salvador.

¢Quién es Jeslis?

JesUs es el Hijo Gnico de Dios, la segunda persona de la Trinidad, y por tanto, Dios mismo. El es la Palabra del Padre, su Verbo (ver Jn 1, 1) que,
enviado por el Padre, se hizo hombre y habitd entre nosotros (ver Jn 1, 14). Por ser Dios e Hijo de Dios, es eterno y consubstancial (de la misma
sustancia) que el Padre, y posee con El la misma divinidad. Por ser hijo de la Virgen Maria, es hombre como nosotros, y por eso, nuestro
hermano.

Los nombres que damos a Jesus reflejan algo de su misterio. El nombre Jesus, significa “Yahvéh salva” y sefiala su condicion de Salvador de los
hombres. Al llamarlo Cristo (Ungido) indicamos que El es el Mesias, el esperado por Israel para salvar a la humanidad de sus pecados. El nombre
compuesto Jesucristo quiere expresar esa dimension de Salvador y Elegido por Dios (Cristo y Mesias significa o mismo). Mientras que al
llamarlo Sefior, estamos sefialando su divinidad. Por eso, cuando decimos “El Sefior Jesus”, indicamos la realidad de Jesus en su condicion



50.

51.

52.

53.

54.

55.

humana, real e histérica, y su realidad divina por ser el Hijo de Dios. “Nadie puede decir jJesUs es Sefior! Sino por influjo del Espiritu Santo” (1Cor
12, 3).

JesUs es el centro de nuestra fe cristiana. Creer en El es lo que nos distingue. Y la catequesis no sera otra cosa mas que ensefiar a creer y amar
a Jesus, la razon y sentido de nuestra existencia.

¢ Qué significa decir que el Sefior JesUs es el Verbo Encarnado?.

Significa que el Verbo-Hijo de Dios, la Segunda Persona de la Trinidad, se hizo hombre sin dejar de ser Dios y vino a vivir nuestra existencia
humana. Esto es un hecho que ocurrié real e histéricamente en un momento concreto de la historia humana, en un pueblo y una cultura
especificos (Israel, siglo I, etc.). A este gran misterio le damos el nombre de Encamacién, que es central y distintivo de nuestra fe (Ver Jn 1, 14;
Flp 2, 5-8; Hor 10, 5-7; 1 Jn 4, 2).

¢Por qué se encarné el Hijo de Dios?
Al observar el Plan de Dios tal como nos ha sido manifestado por el Sefior Jesus, podemos sefialar algunos rasgos que nos indican el por qué de
la Encarnacion:

a.  ElHijo de Dios se encamé para reconciliarnos con Dios Padre. Por el Pecado viviamos la ruptura con Dios, con nosotros mismos, con
los demas y con la creacion toda. Pero por la Encarnacion, Dios y el hombre estan unidos intima e inseparablemente en la persona
de Jesus, que es Dios y hombre, y podemos nuevamente vivir la comunién con el Padre. La Encamacion es la primera reconciliacion.

b.  El Hijo de Dios se encarnd para que pudiésemos conocer el amor de Dios. Podemos ahora saber cuénto nos ama Dios, si miramos al
Sefior Jesus.

c.  Porla Encarnacién, el Sefior Jests es nuestro modelo y medida de santidad. El es el “Hagionormo”. Y él es quien nos manifiesta la
plenitud de nuestra humanidad: ser hombre pleno es ser como Jesus.

d.  Porla Encamacion, ademas, el Sefior JesUs nos hace participes de la naturaleza divina (ver 2Pe 1, 4) para poder vivir la comunién
con Dios Padre y gracias al don del Espiritu Santo (Ver 2 Cor 13, 13).

El Sefior Jesus, Verbo encarnado, ;es hombre igual a nosotros?.

Si. Por su Encarnacién, JesUs es hombre igual en todo a nosotros, menos en el pecado (ver Hbr 4, 15). Eso significa que posee un alma y
espiritu propiamente humanos, inteligencia y voluntad humanas; que ha sufrido, sentido y gozado como sufren, sienten y gozan los hombres: ha
padecido sed (ver Jn 4, 1ss); ha llorado (ver Jn 11, 24); ha muerto (ver Jn 19, 30).

¢Qué quiere ensefarnos el Credo cuando dice que Jesus “naci6 de Santa Maria Virgen?.

Nos ensefia que Maria, la Virgen, es madre del Sefior Jests. Gracias a ella, a su Fiat (hagase en mi.,..) generoso, el Hijo de Dios se hizo
hombre, se hizo hijo de Maria.

Al ser Maria la madre de Jesus, es por eso Madre de Dios, por ser madre del Hijo de Dios que es Dios mismo. Y siendo madre de Jesus, cabeza
del cuerpo mistico de salvacion (la Iglesia) es también madre de los miembros de ese cuerpo: ella es madre nuestra en el orden de la gracia
(maternidad espiritual de Maria).

Maria ha sido elegida y predestinada por Dios Padre desde toda la eternidad para ser la madre de Jesus. Y por eso, Dios la llené de la plenitud
de la gracia, preservandola de todo pecado, incluso del original. Esto es lo que nos indica el saludo del Angel Gabriel a Maria cuando le dice:
“‘Alégrate, llena de gracia” (ver Lc 1, 28). Esta verdad de fe (la preservacidon de Maria del pecado original) es el dogma de la Inmaculada
Concepcion.

Por otra parte, en el mismo pasaje de la Anunciacion (Lc 1, 26.-38) y en otros textos (Mt 1, 18-25) se deja ver que Maria ha concebido a Jesus
por obra del Espiritu Santo, sin intervencién de varon. La matemidad de Maria es virginal, y la Iglesia ha proclamado como verdad de fe la
Virginidad Perpetua de Maria, explicitada en la conocida férmula “antes, durante y después del parto”.

Ademas, Maria, unida a su hijo el Sefior Jesus, ha participado de su triunfo sobre la muerte, expresado en la resurreccion del Sefior. Por eso,
Ella, por una gracia muy especial, se halla en el cielo, glorificada en cuerpo, alma y espiritu, gozando de Dios e intercediendo por nosotros sus
hijos. A esta verdad de fe, le lamamos la Asunciéon Gloriosa de Maria.

¢Por qué es tan importante la Virgen Maria?

Maria es importante porque ella muestra cual debe ser la actitud del hombre ante Dios: la cooperacion activa a la reconciliacion que Dios nos
ofrece. Al responder al angel “Hagase en mi segun tu palabra” (Lc 1, 38) permite que se pueda realizar la encarnacion, principio de nuestra
reconciliacion.

Maria es modelo de obediencia, de disponibilidad y de fidelidad a Dios y a su Plan. Ella, por ser Madre nuestra (maternidad espiritual) nos
ayuda a ser semejantes a su Hijo, nos va conformando con el Sefior Jesus, educandonos en la vivencia del amor que nos transforma. Y por
Ultimo, Maria, intercesora ante Dios por nosotros, es Madre y modelo de la Iglesia. Todo lo que es ella (toda santa, virgen fiel, pura, etc.) la Iglesia
esta llamada y encaminada a realizar.

¢De qué manera nos ha salvado el Sefior Jesus?.

El Sefior Jesus, por su Encarnacion, nos salva viviendo una existencia humana. En ese sentido, la humanidad de Cristo es un sacramento, o
sea, signo e instrumento de su divinidad y de la salvacién que nos trae. Por lo tanto, toda la vida de JesUs es salvifica: todo lo que El hace, dice,
ensefia, etc. apunta a que nuevamente vivamos la comunion perdida por el pecado, es decir, apunta a la reconciliacion.

Los hechos que constituyen la vida del Sefior reciben el nombre de los misterios de Jests. En esos misterios, El se presenta como nuestro
modelo de humanidad y nos muestra lo que es nuestro propio misterio. Con su predicacidn, nos habla del Reino de Dios que El viene a
establecer en este mundo. Sus milagros manifiestan la presencia del Reino y nos abren a la fe en Jests como Hijo de Dios y Salvador. Debemos
asumir en nosotros los misterios del Sefior para poder conformarnos a Jesus, especialmente en su estado fundamental de hijo de Maria, y al final
poder decir con San Pablo: “Vivo yo, mas no yo: es Cristo quien vive en mi” (Gal 2, 20).

Sin embargo, ain cuando toda la vida del Sefior Jesus es salvifica y reconciliadora, hay momentos muy especiales donde esa salvacion
reconciliadora se da de modo méas pleno. Y el momento mas importante de su salvacion es el de su pasion, muerte y resurreccion. Es lo que
llamamos el misterio pascual.



56.

57.

58.

59.

60.

61.

62.

¢ Como murié el Seior Jestis?

El Sefior Jests murio crucificado; fueron los jefes del pueblo judio, el Sumo Sacerdote Caifas y los miembros del Sanedrin quienes lo entregaron
a los romanos para que lo ejecuten. Pero la muerte del Sefior JesUs no fue ni accidente ni casualidad: él entrego su vida por nosotros (ver Jn 10,
17-18) cumpliendo de ese modo las profecias que anunciaban su sacrificio (ver Sal 21, 1ss; Is 53, 1-12 etc.), y realizando asi el Plan reconciliador
de Dios Padre: entregar su vida para reconciliarnos: “El Hijo del Hombre no ha venido a ser servido, sino a servir y dar su vida en rescate por
muchos” (Mt 20, 28).

¢Qué significado tiene la muerte de Jesus en la cruz?

La muerte del Sefior Jesus en la cruz es un acto de obediencia filial que nos reconcilia. En efecto, el pecado, causa de la ruptura con Dios (y de
las demas rupturas) se produjo por un acto de desobediencia. La reconciliacion se ha producido por un acto de obediencia: “y se humill a si
mismo, obedeciendo hasta la muerte y muerte de cruz” (Flp 2, 8). La muerte en cruz de JesUs es, ademas, expresion de su gran amor por
nosotros: “Nadie tiene amor mas grande que el que da la vida por sus amigos” (Jn 15,13) y al mismo tiempo es expresion del amor de Dios Padre
por nosotros: “Mas la prueba de que Dios nos ama es que Cristo, siendo nosotros todavia pecadores, murié por nosotros” (Rm 5, 8).

Al morir en la cruz, el Sefior Jesus ha tomado sobre si todos nuestros pecados, y de ese modo nos ha limpiado y reconciliador. El no tenia
pecado, era inocente; pero al cargar con nuestros pecados nos ha quitado la condena que pesaba sobre nosotros. El sacrificio del Sefior nos ha
hecho justos, posibilita que seamos regenerados completamente: es como una “nueva creacién” del hombre, segun lo que ensefia San Pablo (ver
2Cor 5, 17).

¢ Murié verdaderamente Jesus?

Si. Esto significa que Jesus ha conocido el estado de muerte por el que todos los hombres hemos de pasar; y esto nos puede dar una idea del
gran amor que El nos tiene. Jesus, Hijo de Dios y Dios mismo, ha sufrido la muerte por amor a nosotros, para libramnos del enemigo invencible de
toda la humanidad. Pero Jesus “con su muerte destruyé a la muerte” y eso se ha realizado por la Resurreccion.

Cuando rezamos el Credo y decimos del Sefior JesUs que: “... descendid a los infienos”, se quiere expresar que la muerte de JesUs fue
verdadera y que se “reunié con todos aquellos que habian muerto antes de su Venida, para que reciban la gloria (el caso de los justos) o lo que
merecieron los malos por sus pecados y por su rechazo de Dios. Decir que Jesus “descendi6 a los infiernos” es afirmar no solamente que murié
de verdad, sino también que su salvacién reconciliadora trasciende el tiempo y engloba incluso a los que existieron antes de su Venida
(Encarnacion).

Pero el Credo dice también que Jesus resucito al tercer dia., ; Qué significa esto?

Significa que la muerte no ha sido el Gltimo acto en la existencia de Jesus. Ciertamente murio, pero resucitd, y con su resurreccion destruyo el
poder de la muerte y el pecado y de esa manera nos liberé y nos posibilito vivir la reconciliacion definitiva.

La resurreccion de Jesus es el acontecimiento en el que el Sefior, que habia muerto, vuelve a la vida. Pero no se trata de un “revivir” o retomar la
existencia tal cual la habia dejado. La vida de Jesus resucitado es una vida de gloria: su humanidad es una humanidad glorificada, que ya no
cubre su divinidad, sino que mas bien la irradia. Y la resurreccion implica esta nueva existencia humana integral, plena, sin rupturas, y ademas
para siempre. Con su resurreccion, Jesus dio cumplimiento a las profecias que anticipaban este hecho (ver Sal 16, 8 y otros).

¢ Como debemos entender la resurreccion de Jesis?. ;Es un hecho histérico?.

La resurreccion del Sefior Jesus si es un hecho historico. El sepulcro vacio (ver Jn 20, 5-7) y la indicacion de que este hecho ocurrié “al tercer
dia” indican las coordenadas de espacio y de tiempo en que se desarrollé tal acontecimiento. Las apariciones de Jesus, los testimonios que sobre
El han dado los apdstoles y muchos otros, todo ello hace ver que la resurreccidn debe ser considerada como histdrica: ocurrio efectivamente y se
constata este suceso en nuestra historia humana objetiva.

Pero hay que decir ademas que si bien la resurreccion es un hecho histérico, también es un hecho que trasciende la historia. Cristo resucitado
ya no se circunscribe a un especifico tiempo y espacio limitados y parciales: por su resurreccién Cristo “abarca” todo lugar y todo tiempo, para
que su reconciliacién sea la mas universal posible. De tal manera que hay que decir que la Resurreccidn de Jesus es al mismo tiempo historica y
metahistorica o trascendente. No se deben negar ni rechazar ninguno de esos dos aspectos.

¢Qué alcances o consecuencias se siguen de la resurreccion del Sefior Jesus?

En primer lugar, la resurreccion de Jesus es el fundamento de nuestra fe; es la confirmacion de lo que es JesUs, Dios hecho hombre, y la
corroboracion de todo lo que dijo e hizo. Pro eso, San Pablo ensefia que: “Si Cristo no resucit6, vana seria nuestra fe” (1Cor 15, 14ss).

En segundo lugar, la resurreccién de JesUs indica la condicion actual y permanente del Sefior: El se encuentra junto con el Padre y el Espiritu
Santo, pleno de gloria, pero como hombre, es decir, en su realidad corporal, animica y espiritual realizada de modo perfecto. Jesus es y sera por
toda la eternidad Dios-hombre glorificado, y eso es debido a su Resurreccion.

En tercer lugar, la Resurreccion de Jesus produce un doble efecto: por una parte, nos libera del poder del pecado y de la muerte; por otro lado,
nos ofrece el acceso a una nueva vida, en la que podremos vivir los frutos de la reconciliacion.

Y por Ultimo, la Resurreccion, de Jesus es garantia de nuestra propia resurreccion. Si estamos unidos al Sefior Jesus, podremos resucitar con El
y vivir la vida eterna. ; Como nos unimos a Jests?. En primer lugar, por el bautismo; pero de manera especial, en la Eucaristia, donde recibimos a
Cristo resucitado y glorioso, prenda de la vida eterna y de la resurreccion.

¢Y qué significa lo que dice el Credo: “Subi6 a los cielos y estéa sentado a la derecha de Dios

Padre Todopoderoso”?.
Este hecho, al que llamamos la Ascension del Sefior, indica que a los cuarenta dias de su resurreccion, Jesus retornd nuevamente junto a Dios
Padre, de donde habia venido (ver Jn 16, 28) y alli se encuentra ejerciendo su soberania y su cuidado sobre el mundo, hasta el fin de los
tiempos.
La Ascensién de Jesus significa, entre ofras cosas, nuestra posibilidad de estar junto a Dios en nuestra realidad de hombres. En efecto, toda
nuestra realidad humana (no sélo una parte) esta invitada a la Comunién y a la felicidad plenas. El que Jesus, en su Cuerpo y humanidad
gloriosas, se encuentre en el Cielo, es la garantia de que nosotros también podremos participar de esa vida.
Por ofra parte, la Ascension es un misterio de Amor. Jesus resucitado y glorioso, en el cielo, continuamente intercede y pide a Su Padre por
nosotros. El que esta en el cielo, es decir, quien ha participado ya del misterio de la Ascension de Jesus, se une al amor intercesor de Jesus por
los hombres, sus hermanos.



63.

64.

65.

66.

67.

68.

69.

¢Volvera Jesus?

Si. Al final de los tiempos, cuando lleguemos al Ultimo momento de nuestra historia, el Sefior vendra nuevamente, eta vez en toda su gloria y
poder. A este momento le damos el nombre de parusia, o Segunda Venida del Sefior Jesus.

Con su muerte, resurreccion y ascension, el Sefior Jesus derroté el mal y el pecado e instaurd su Reino en nuestro mundo. Pero tanto la derrota
del mal como la instauracién del Reino tienen que hacerse absolutas. Y esto es lo que sucedera al final de la historia. La Escritura nos ensefia
que en este ultimo momento, la Iglesia pasara por momentos muy dificiles y se vera muy probada en su fe; pero el que persevere hasta el fin, ese
se salvara. La venida de Jesus sera la expulsion definitiva del mal y de la muerte, asi como el inicio de la vida etema y bienaventurada, la
Comunién con Dios Uno y Trino.

Hasta que esto suceda, la Iglesia vive en la espera activa del Sefior Jesus, cooperando con la gracia para que se realice el designio de Dios
sobre nuestro mundo y procurando ser fiel en todo momento. La oracion de la Iglesia: Maranatha (jVen Sefior Jesus!) es expresion de esta
espera activa.

CREO EN EL ESPIRITU SANTO

¢Quién es el Espiritu Santo?

El Espiritu Santo es la tercera persona de la Santisima Trinidad, ES Dios al igual que el Padre y el Hijo son Dios. Por tanto, el Espiritu Santo
recibe la misma adoracion que tributamos al Padre y al Hijo.

Asi como Jesucristo es el Verbo, la Palabra del Padre hecha hombre, el Espiritu Santo es el Amor del Padre. El Espiritu Santo procede
eternamente del Padre y del Hijo como Amor que une y comunica, que realiza de manera total la Comunion. Y asi como el Hijo es enviado por el
Padre para realizar una mision en el mundo, asi también el Espiritu Santo es enviado por el Padre y por el Hijo para el cumplimiento de una
mision.

¢ Cual es la mision encomendada al Espiritu Santo?

Ante todo, hay que sefialar que la mision del Espiritu Santo esta muy ligada a la mision del Sefior JesuUs. Si la tarea de Jesus es la Revelacion del
Padre, el Espiritu nos lleva a la comprensién mas plena de esa Revelacién. Si la tarea de JesUs es la realizacidn de la reconciliacién, el Espiritu
tendra como tarea la actualizacién y plenitud de esa reconciliacion en el presente y para todos los tiempos. Si por los misterios reconciliadores del
Sefior podemos amar a Dios, el Espiritu Santo, que es Amor, nos transforma y hace que efectivamente lo amemos.

Podriamos decir que la mision del Espiritu Santo es la de hacernos vivir el amor de Dios que ha sido derramado en nuestros corazones por El
mismo (ver Rom 5, 5). En ofras palabras, la mision del Espiritu Santo es la santificacion de los hombres.

¢Y como se ha desarrollado esta mision a lo largo de la historia de la reconciliacion?

Desde el primer momento de la historia, el Espiritu Santo se hallaba presente. Asi, el Espiritu esta en el momento de la creacion, sobre las aguas
(ver Gén 1, 2). La nube luminosa que guiaba a los israelitas por el desierto ha sido entendida como la presencia del Espiritu que orienta e ilumina
(ver Ex 40, 36-38). Los profetas anuncian la salvacion de Dios y predicen que el Mesias sera Aquel que esté lleno de Espiritu Santo (Is 61, 1-2).
Justamente, la efusién del Espiritu Santo que transforme los corazones indicara la llegada de la salvacién reconciliadora (ver Ez 36, 25-28).

El Sefior Jesus es el hombre lleno del Espiritu Santo (ver Lc 4, 16ss); ha sido concebido por obra del Espiritu Santo en Maria, la Virgen (Lc 1,
35ss); es llevado por el Espiritu (Ver Mt 4, 1ss) y sus milagros los realiza por el poder del Espiritu (Ver Mt 12, 28). A los apostoles promete
enviarles el Espiritu Santo (ver Jn 15, 26 y par). Y esta promesa se cumple el dia de Pentecostés, cuando el Espiritu desciende sobre los
Apbstoles reunidos en torno a Maria, la madre de JesUs (ver Hchos 2, 1ss). Pentecostés aparece como la antitesis de la escena de la torre de
Babel (ver Gén 11, 1ss) donde el pecado llevo a la ruptura-division entre los hombres; en Pentecostés, es el Espiritu el que unifica, reconcilia a
quienes el pecado habia dispersado.

A lo largo de nuestra historia, el Espiritu Santo ira realizando la reconciliacion: reconciliara a Dios con el hombre que viviran unidos en el amor (jl
3, 1ss); reconciliara al hombre en su interior por medio de la presencia del Espiritu de amor (ver Ez 3, 26-28); reconciliaré a los hombre entre si,
que viviran en paz y en unidad (ver Hchos 2, 1ss) y transformara la creacion haciéndola participar de la obra reconciliadora (Ver Rom 8, 19-24).

¢Como es representada el Espiritu Santo en la Escritura?.

Hay muchisimos simbolos que representan al Espiritu Santo y que indican su presencia permanente a lo largo de toda la historia de la
reconciliacion: es representado por el agua, que sacia la se de vida etema (ver Jn 7, 38); también por el fuego (ver Hchos 2, 1ss) porque el
Espiritu transforma lo que toca; es representado por la nube que desciende y cubre (ver Lc 1, 35; Lc 9, 34ss) sefialando la trascendencia de Dios
respecto a los hombres; pero la representacion mas tradicional es la paloma, que indica el descenso del Espiritu Santo sobre JesUs al ser
bautizado por Juan (ver Mt 3, 6ss) y también el descenso de Dios sobre la nueva creacion (asi como la paloma que Noé envi6 desde el arca y se
poso sobre la tierra limpiada del pecado por el Diluvio, (ver Gén 8, 8-12).

Esto nos hace ver que la presencia del Espiritu Santo es constante en la Biblia y en el cielo reconciliador. Y asi como lo vemos en la Escritura
santificando a los hombres, en estos momentos cumple esa misma funcion a través de la Iglesia. En efecto, la Iglesia es la prolongacién de la
accion reconciliadora del Sefior Jesus y de la accién santificadora del Espiritu Santo.

¢Qué es la Iglesia?
En sentido etimoldgico, Iglesia (del griego Ekklésia) significa “convocacion”. Designa la asamblea de los llamados por Dios. Para nosotros,
cristianos, aun cuando la palabra Iglesia tenga este sentido, supone mucho mas. Porque la Iglesia es en si misma un misterio, y por tanto no
puede ser englobada en una sola definicién. Por eso, para poder hablar con propiedad de la Iglesia, sera necesario profundizar en el significado
del misterio como tal.

¢ Y qué significa que la Iglesia es misterio?

Cuando en la Escritura se habla del misterio, eso significa en primer lugar el designio de salvacién de Dios oculto a los hombres (ver 1Cor 2, 7-9),
y también significa la realizacion de esa salvacion en y por el Sefior JesUs (ver Ef 3, 5); en Ultima instancia, Cristo es el misterio de Dios (Col 1,
27). Por ultimo, la Iglesia, en cuanto es concrecién del plan de salvacion en Cristo, es también llamada misterio (ver Ef 3, 6).

Por tanto, al decir que la Iglesia es misterio, afirmamos que en cuanto asamblea de los que creen en Cristo, es instrumento de la salvacion de
Dios. La Iglesia es Pueblo de Dios y como pueblo realiza el designio reconciliador de Dios para con toda la humanidad. Pero en cuanto que refleja
a Cristo y lo hace presente, la Iglesia es el Cuerpo mistico de Cristo. Y en cuanto que la Iglesia nace por el envio del Espiritu Santo en
Pentecostés, la Iglesia es también Templo del Espiritu Santo.



70.

4l

72,

73.

74.

75.

76.

7.

Pueblo de Dios, Cuerpo mistico de Cristo y Templo del Espiritu Santo, son figuras que describen a la Iglesia y nos dan una idea de su ser. Pero
no agotan la realidad de la Iglesia, y por eso puede ser describa con muchas mas figuras.

Y por ser un misterio, la Iglesia es al mismo tiempo el signo o sacramento de la unién de los hombres con Dios, asi como también de la unién de
los hombres entre si. De la realidad de la Iglesia como misterio, se sigue ademas que ella (la Iglesia) es al mismo tiempo visible e invisible; santa
y compuesta por pecadores; celestial y terrena, peregrinando por el mundo al encuentro definitivo con Dios.

¢Qué otras figuras nos describen a la Iglesia?

La Biblia describe a la Iglesia a través de diversas figuras o simbolos: la Iglesia es como un redil donde las ovejas estan a salvo (Jn 10, 1ss) 0
como un rebafio cuyo pastor es el Sefior Jesus (Jn 10, 14-16). También la Iglesia es como un campo de labranza (1 Cor 3, 9) 0 como una vida
cuyo tronco es Cristo y nosotros somos sus sarmientos (Jn 15, 1-5). La Iglesia es como una casa (1Tim 3, 15) o edificaciones (1Cor 3, 9) donde
Cristo es la piedra angular y los cristianos son piedras vivas; también la Iglesia es llamada “madre” (Gal 4, 26) y esposa de Cristo (Ef 5, 25-32).
Todas estas figuras o simbolos nos presentan diversos aspectos de la realidad inagotable de la Iglesia.

. ¢Como se origina la Iglesia?.

El origen de la Iglesia esta en la Santisima Trinidad: en efecto, la Iglesia se origina del designio de salvacion del Padre, que desde la creacién ha
querido convocar a todos los hombres en torno a su Hijo; y aiin cuando el pecado llevd a los hombres a la ruptura, Dios no dejé de insistir en su
empefio reconciliador y en Abraham dio origen a un pueblo que congregara y uniera a toda la humanidad y por el cual se alcanzara la salvacion
(Ver Gén. 12, 1ss). Al elegir a Israel como a su Pueblo, y al realizar su Alianza con él, Dios Padre mostraba su deseo de salvar a la humanidad
mediante un Pueblo que portara su reconciliacién.

Y junto al designio de salvacion de Dios Padre, la Iglesia se origina de la mision reconciliadora del Sefior JesUs, quien al venir al mundo, predicd
la Buena Nueva y el Reino de Dios (Ver Mc 1, 15). Pues bien, el Reino presente en el mundo de manera inicial es la Iglesia. El Sefior Jesus es el
fundador de la Iglesia, a lo largo de un proceso que se inicia en la Anunciacién-Encarmnacion (La Iglesia es concebida), se desarrolla a lo largo de
la vida publica de Jesus en la eleccion de los apostoles, las ensefianzas que Jesus les imparte, en la promesa del Primado que otorga a Simén
Pedro (la Iglesia se va cimentando), y nace por medio de la entrega de Jesus en la Cruz, vivida anticipadamente en la Eucaristia. Por Ultimo, la
Iglesia se manifiesta publicamente en Pentecostés (ver Hchos 2, 1ss).

Al designio de salvacién del Padre y la mision del Hijo, se suma el origen de la Iglesia mediante la mision del Espiritu Santo. Al descender sobre
los Apdstoles el dia de Pentecostés, el Espiritu manifiesta a la Iglesia ante todos los pueblos del mundo y la envia a la misién de anunciar la
Buena Nueva del Sefior Jesus. Y el Espiritu Santo sigue presente en la Iglesia, santificandola con sus dones, guiandola hasta el encuentro
definitivo con el Padre.

¢Qué son las propiedades de la Iglesia?

Son atributos que posee la Iglesia y que sefialan diversos rasgos esenciales de su ser y de su mision. Han sido otorgadas por Jesus mediante el
Espiritu Santo y se destacan de modo muy especial cuatro de ellas: la unidad, la santidad, la catolicidad y la apostolicidad. Nuestra fe nos lleva a
confesar a la Iglesia Una, Santa, Catélica y Apostélica.

¢ Por qué decimos “La Iglesia es una”?

Cuando decimos que la Iglesia es una, queremos indicar que tiene su origen en Dios uno y Trino, misterio de comunion y de unidad; que su
fundador es uno y unico, el Sefior JesUs, que no fundé mas que una sola Iglesia; que el Espiritu Santo, presente en la Iglesia; la lleva a vivir el
misterio de la unidad. La Iglesia es una porque Jesus, por su muerte en la cruz, nos reconcilié y nos unié formando un solo pueblo.

Pero si bien la unidad es una relidad que ya poseemos y vivimos, debe ser realizada en plenitud. Para eso, el Espiritu Santo da sus dones y
mueve a los miembros de la Iglesia a superar las divisiones existentes, asi como mueve también a todos los cristianos a buscar la unidad en la
verdad y en el amor, siguiendo las palabras del Sefior: “Que todos sean uno, como Tu, Padre, en miy yo en Ti" (Jn 17, 21).

¢Cuadles son los vinculos de la unidad de la Iglesia?.

Los vinculos de la unidad son elementos a través de los cuales la Iglesia se presenta como una. Como elementos visibles de la unidad, tenemos:
a. Lafe, que es una sola y que hemos recibido de los apdstoles. Todos en la Iglesia, profesamos la misma fe.
b.  La celebracién comun del culto, especialmente de los sacramentos.
c. Laautoridad que dirige a la Iglesia, que es Unica y que conserva y protege la unidad de la Iglesia.

El vinculo invisible de la unidad de la Iglesia es la caridad, que une a todos los fieles en el amor de Cristo. Y estos vinculos visibles e invisibles
estan bellamente sintetizados en la Eucaristia, signo magnifico de unidad.

¢Qué cosas daian o destruyen la unidad de la Iglesia?.

Los pecados que cometemos, al ser rechazo de la caridad, redundan en perjuicio de la Iglesia y dafian su unidad. Pero la unidad de la Iglesia
sufre de manera muy fuerte cuando se produce el cisma (separacion y ruptura con la Iglesia por razones disciplinarias); la herejia (separacién y
ruptura por rechazar o negar alguna parte de la fe de la Iglesia) y la apostasia (es renegar totalmente de la fe). Estas acciones son gravisimas y
tienen como consecuencia la exclusién de la comunion (= comun unién) de la Iglesia.

Y a esta unidad de la Iglesia, ;estan también invitados los cristianos que no son catdlicos?.

Si. Aquellos que creen en Cristo, pero que viven alejados de la unidad, estan invitados a recuperar esta comunion cony en la Iglesia Catdlica. Y
esta busqueda de unidad y reconciliacién de todos los cristianos entre si recibe el nombre de ecumenismo.

Puesto que la unidad que Cristo concedi6 desde el principio a la Iglesia.. subsiste en la Iglesia catdlica (Decreto Unitatis redintegratio, n.4) es en
ella donde debe realizarse esta unidad de todos los cristianos. Pero se debe tener en cuenta que “este santo propdsito de reconciliar a todos los
cristianos en la unidad de la Unica Iglesia de Jesucristo excede las fuerzas y la capacidad humana” (UR 24). Por ello es necesario rezar mucho al
Serior y poner lo necesario de nuestra parte para alcanzar esta ansiada unidad.

¢Por qué decimos que la Iglesia es santa?.
La Iglesia es santa porque JesUs, su fundador, es santo; es santa porque el Espiritu Santo que la vivifica es santo y la hace participe de la
santidad divina; es santa porque posee los medios adecuados para santificar a sus miembros: fe, oracion, sacramentos, instituciones, etc. Es



78.

79.

80.

81.

82.

83.

84.

85.

santa, en Ultima instancia, porque en ella se refleja y brilla la santidad de Dios Trinidad Santa, que por medio de ella ha querido santificar a todos
los hombres.

La santidad de la Iglesia no es algo que tenga por si misma, sino una realidad que recibe del Sefior Jesus a través del Espiritu Santo. Por eso,
mientras mas unida se halle a Jesus, mas santa sera. Posee la santidad, pero esa santidad es todavia imperfecta y debe crecer hasta alcanzar su
plenitud.

¢Pero acaso no es cierto que a veces vemos mucho pecado en los catélicos? ;Como podemos

decir entonces que la Iglesia es santa?
Es cierto que en la Iglesia, sus miembros son pecadores y necesitamos de conversién. Pero es que Jesus no vino por los sanos, sino por los
enfermos (ver Mt 9, 12) y ha llamado a los pecadores a la Iglesia para santificarlos y renovarlos. Por eso la Iglesia mientras existia, tendra en si
buenos y malos, estara conformada por justos que deben ser mas justos y pecadores que necesitan conversion. Pero, debido a que en ella se
encuentran Jesus y el Espiritu Santo reconciliando y santificando a los hombres, seguira siendo siempre santa, aun cuando en su seno haya
pecadores, e incluso a veces, muchos pecados.

¢ Podemos constatar de manera visible la santidad de la Iglesia?

La santidad de la Iglesia se deja ver, entre otras cosas, a través de hombres y mujeres que se han conformado plenamente con Jesus en sus
vidas y son como una imagen viva de la santidad de Dios mismo. A estas personas, la Iglesia los canoniza, es decir proclama de manera solemne
su santidad y promueve su veneracion e imitacién para ayudar a los fieles a asemejarse cada vez mas con el Sefior JesUs. Los santos son la
prueba palpable de que la plenitud de la santidad se halla en la Iglesia, y de que es posible ser santo. Y en Santa Maria, la Madre de Jesus, la
Iglesia encuentra su modelo acabado y perfecto de santidad: en Ella (Maria) la Iglesia es ya enteramente santa.

¢Por qué decimos que la Iglesia es catdlica?

La Palabra “catolico” significa “universal’, pero con el sentido de “totalidad”. Al decir que la Iglesia es catdlica, queremos decir que en ella el Sefior
JesUs esta presente de manera total y plena; que en ella se encuentra la plenitud de la salvacion y los medios para obtenerla; en fin, que en la
Iglesia se halla la totalidad de la fe, no solo una parte de ella, por muy grande que sea. Desde el primer dia de su existencia, cuando la Iglesia
estaba conformada por un pufiado de personas, ya era plenamente catolica en este sentido.

“Catélico” significa también universal en el sentido geogréfico o espacial del término. Por ser catélica la Iglesia ha recibido el mandato de JesUs
de hacerse presente en todo el mundo, en todos los pueblos y a todos los hombres (ver Mt 28, 18-20).

¢Quiénes pertenecen a la Iglesia Catdlica?
Propia y plenamente, los bautizados que poseen el Espiritu de Cristo, profesan la fe, los sacramentos y son guiados por los pastores que el Sefior
instituyd en su Iglesia. Todos estos, junto con los catecumenos, conforman la Iglesia Catolica.

¢Y los no catdlicos y no cristianos, ; Qué relacion tienen con la Iglesia Catélica?.

Los no catélicos son aquellos cristianos que no profesan totalmente la fe de la Iglesia Catélica ni viven en comunion con ella. Pero no son ajenos
a la Iglesia; estéan relacionados o ligados por la comun posesion del bautismo, del celo y veneracién por la Escritura, y en el caso de los
ortodoxos, de una cercania tan grande que poco faltaria para que se dé la comunion plena.

Los no cristianos estén orientados u ordenados de diversas maneras a la Iglesia: en primer lugar, los judios, pues a ellos Dios les dio sus
promesas, Su palabra y por la Eleccién como Pueblo Elegido. De ellos proviene Jesus, segun la carmne (ver Rom 9, 5). También los musulmanes,
quienes comparten con nosotros la creencia en el unico Dios. Pero también las otras religiones, en la medida en que buscan con sinceridad a
Dios y se esfuerzan por la practica del bien, encuentran en ello una orientacion que las relaciona a la Iglesia. De esta manera, en tomo a la
Iglesia, ordenadas a ella o vinculadas a ella, los hombres tratan de buscar su unidad y su salvacion, y por eso la Iglesia aparece como “mundo
reconciliado”, o lo que es lo mismo: “signo e instrumento de la union intima con Dios y de los hombres entre si” (ver S. Agustin, serm. 96, 7-9;
Const. Dogmatica “Lumen Gentium” n.1).

¢ Qué consecuencias se siguen de la catolicidad de la Iglesia?
De la Catolicidad de la Iglesia, se siguen dos consecuencias concretas:
a.  En primer lugar, por ser “catélica”, la Iglesia aparece como el medio necesario de la salvacién, ya que en ella esta el Sefior Jesus,
que es la salvacion en plenitud. Y esta salvacion llega a los hombres mediante la Iglesia. Es decir que, si un miembro de otra region
puede salvarse, ello se debe a que al estar orientado obligado a la Iglesia, participa en cierto modo de Cristo y su salvacion gracias a
esta cierta vinculacion con la Iglesia. Este es el sentido de aquella famosa expresion: “Fuera de la Iglesia no hay salvacion’, que
equivale a: “Toda salvacién se dan en Cristo por medio de la Iglesia”.
b.  En segundo lugar, de la “Catolicidad” de la Iglesia se desprende su caracter misionero. En efecto, si la Iglesia posee la plenitud de la
salvacion, es una exigencia del Sefior JesUs el llevar a todos los hombre esta salvacion. De la esencia de la Iglesia es el ser
misionera.

¢Por qué decimos que la Iglesia es apostélica?

Al decir que la Iglesia es apostolica, queremos sefialar que Jesus la ha fundado sobre los Apdstoles que El eligid (ver Mt 10, 1ss); también se
indica que la Iglesia guarda, ensefia y profundiza en la Buena Nueva de Jesus tal como fue recibida y predicada por los Apostoles; y por ultimo,
que sigue siendo guiada por los apostoles en la persona de sus sucesores, esto es, el Papa y los obispos. Decir “La Iglesia es apostolica” es
afirmar que se trata de la misma Iglesia que fundé el Sefior Jesus.

¢ Qué exigencias se sigue del hecho de la apostolicidad de la Iglesia?

Si la Iglesia es apostdlica, entonces sigue guiada por los apéstoles mediante sus sucesores. De aqui podemos concluir como exigencia concreta
la fidelidad a los sucesores de los apdstoles, esto es, el Papa y los Obispos, porque ellos contintan la tarea que el Sefior Jesis encargd a los
Doce.

Por otra parte, de la apostolicidad de la Iglesia se desprende el compromiso de trabajar —segin sea la condicion de cada uno- en la tarea
encomendada a los apostoles. Y esta tarea es el apostolado. Todo tenemos el deber de anunciar y propagar la Buena Nueva para la extensién
del Reino por toda la tierra.



86.

87.

88.

89.

90.

91.

92,

¢ Como esta constituida la Iglesia?

En la Iglesia, todos sus miembros, por el bautismo, gozan de una igualdad fundamental. Sin embargo, el Sefior Jesus establecié en su Iglesia
diversas funciones y ministerios, de tal manera que unos tienen como tarea el guiar y dirigir al Cuerpo mistico de Cristo, y otros son guiados y
cumplen una funcién propia y particular.

Podemos hacer la siguiente analogia: la Iglesia es el Cuerpo mistico de Cristo, del cual el mismo Sefior Jesus es la Cabeza. De igual manera, por
el bautismo los creyentes se incorporan al cuerpo mistico de Cristo como miembros suyos: esos son los laicos. Pero hay otros miembros que, a
través del sacramento del Orden se unen con Cristo-Cabeza y tienen la tarea de guiar a todo el Cuerpo, es decir, a la Iglesia. Estos constituyen la
Jerarquia: el Papa, los obispos y sus colaboradores, los presbiteros y los didconos. Por tanto, la Iglesia esta constituida por los laicos y la
jerarquia; de esa manera esta estructurado el Cuerpo mistico de Cristo.

¢Qué es la Jerarquia de la Iglesia y quiénes la constituyen?

La Jerarquia es el grupo de aquellos que, en la Iglesia, por especial llamado del Sefior Jesus, ejercen la autoridad en nombre del Sefior y asi
guian a la Iglesia. La Jerarquia posee el ministerio eclesial, que es conferido por el Sefior a través de un sacramento: el Orden, que les permite
actuar “como si fueran la persona de Cristo” (“in persona Christi”) y por eso anuncian la Buena Nueva, santifican y dan la gracia y gobiernanala
Iglesia en representacion del Sefior Jesus.

El ministerio eclesial estd al servicio de la Iglesia; tiene caracter colegial (es dado a un grupo, y se ejerce grupalmente) y también caracter
personal (es conferido a personas concretas y se ejerce personalmente). La Jerarquia esta constituida por el Papa, los obispos, y los
colaboradores inmediatos de los obispos en el ministerio eclesial, que son los presbiteros y los diaconos.

¢Quién es el Papa?

Vemos en los Evangelios cémo Jesus, al llamar a los apéstoles, le confié a Pedro la autoridad suprema de la Iglesia, prometiéndole en primer
lugar ser el fundamento sobre el cual se apoyaria la Iglesia: “Tu eres Pedro y sobre esta piedra edificaré mi Iglesia...” (Mt 16, 16ss), y
entregandole definitivamente la autoridad: “Apacienta mis corderos.... Apacienta mis ovejas” (Jn 21, 15-17). Por este encargo, Pedro tiene el
deber de guiar a la Iglesia y confirmar la fe de sus hermanos (Lc 22, 31-32). Por eso, en la vida de la naciente Iglesia, aparece siempre Pedro
llevando en sus manos la autoridad: es siempre el primero en ser nombrado en todas las listas de los apéstoles (ver Mt, 10, 1ss; Lc 6, 14; Hch 1,
13ss, etc.), el primero en hablar en las asambleas (ver Hch 1, 15; 2, 14; 3, 12); preside el concilio y dirige la conversacion (Hch 15, 7ss) y su
autoridad es indiscutible. Son los Doce quienes han recibido el ministerio y la guia de la Iglesia, pero de entre ellos, Pedro es la autoridad
maxima.

Pues bien, el Papa es el sucesor de Pedro en el gobierno de la Iglesia. Como tal, es el Vicario de Cristo y Cabeza visible de la Iglesia. El Papa,
que es al mismo tiempo el Obispo de Roma, es el Supremo Pastor y Doctor de la Iglesia, su maximo Jefe y guia, y tiene la tarea de ser el
fundamento visible de la unidad de la Iglesia. Por lo tanto, su funcion esta al servicio de la unidad del Pueblo de Dios.

¢ Qué tareas o funciones desempeiia el Papa en la Iglesia?

El papa posee el triple ministerio de ensefiar, santificar y gobernar conferido por el Sefior Jesus de una manera eminente. Por lo que se refiere a
su ministerio de ensefiar, el Papa, en ciertas ocasiones muy especiales (magisterio extraordinario pontificio) goza a titulo personal del privilegio
de la infalibilidad. Es decir: cuando desea definir como revelada una doctrina sobre fe y moral, y cuando la proclama de modo solemne, recibe la
asistencia del Espiritu Santo que lo preserva de caer en el error. Esto es lo que se llama infalibilidad pontificia, y se halla al servicio de la verdad
que debe recibir el Pueblo de Dios para vivir la libertad de los hijos de Dios (ver Jn 8, 32). Mientras que en su ensefianza comun (magisterio
ordinario) el Papa propone a los fieles las ensefianzas que conducen a una mejor comprension de la Verdad revelada. Los fieles deben escuchar
la voz del Santo Padre y adherirse filialmente a sus ensefianzas.

Por su ministerio de santificar, el Papa, con su autoridad propone a la Iglesia los mejores modos de vivir la gracia; ofrece a través de las
canonizaciones y beatificaciones, modelos de santidad para la vida de los fieles. Por su ministerio de gobernar, el Papa ejerce su autoridad sobre
toda la Iglesia, guiandola en la unidad de la fe y de la caridad. Su autoridad, asi como su cuidado por la Iglesia, se expresa en el nombramiento
de nuevos obispos, la creacion de nuevas iglesias y la ayuda a la solucién de problemas y dificultades en la Iglesia universal.

¢Quiénes son los obispos?

Los Obispos son los sucesores de los apdstoles en el ministerio eclesial. A los apostoles, el Sefior Jesus les otorgd la autoridad para guiar la
Iglesia (Ver Mt 18, 18; 28, 18-20) y los obispos tienen esa misma tarea. Por eso, ellos (los obispos) cumplen con la mision de gobernar sobre la
porcidn del Pueblo de Dios que se les ha confiado, mediante el triple ministerio de ensefiar, santificar y gobernar.

¢ Como desarrollan los Obispos su ministerio pastoral?

En cuanto al ministerio de ensefiar, el Obispo es maestro autentico de la fe en su Iglesia particular, y en la medida en que esta unido a los demas
Obispos y en comunion con el Papa, es maestro de la fe de la Iglesia. Por tanto, propone la autentica fe de la Iglesia cuando expresa la
ensefianza comun de la Iglesia una.

Y cuando todos los obispos se unen con el Papa para proclamar como verdad revelada una doctrina de fe y costumbres (por ej. En un Concilio
ecuménico) gozan colectivamente de la infalibilidad, atin cuando no posean personalmente ese privilegio.

Por su ministerio de santificar, los obispos son los administradores de la gracia de Dios. Poseen la plenitud del sumo sacerdocio, y a través de la
celebracion de los sacramentos, santifican al Pueblo de Dios, tanto de modo personal, como también a través de la ayuda de sus colabores, los
presbiterios y los diaconos.

Por su ministerio de gobernar, guian a la Iglesia conduciendo las Iglesias particulares a ellos encomendadas, con una autoridad efectiva, si bien
esta regulada por la autoridad el Papa. Pero los obispos no gobiernan la Iglesia como ejecutivos del Papa; al contrario, la autoridad universal del
Papa confirma y tutela la autoridad episcopal.

¢Y qué es el colegio episcopal?

El colegio episcopal es la reunién de todos los obispos de la Iglesia con el Papa, que es su Cabeza. Asi como Pedro y los demas apéstoles
estaban unidos formando una asamblea estable (colegio), asi también estan reunidos el Papa con los demas obispos.

En la Iglesia catdlica, el colegio episcopal, en cuanto constituido por muchos miembros, indica la diversidad del Pueblo de Dios. En cuanto dirigido
por una Unica autoridad, la del Papa, expresa la unidad del Pueblo de Dios. Cuando esta reunido de manera solemne con el Santo Padre a la
cabeza, recibe el nombre de Concilio Ecuménico y es también sujeto de la autoridad suprema de la Iglesia, para ejercer su misién en el cuidado y
la preocupacion por la Iglesia universal. Cada Obispo, por pertenecer al colegio, se preocupa no solo de su Iglesia particular, sino ademas del
bien de todas las Iglesias.



93.

94,

95.

96.

97.

98.

99.

¢Quiénes son los presbiteros y los diaconos?

Los presbiteros son los colabores del Obispo, que por el sacramento del Orden reciben una participacion en el sacerdocio del obispo y lo ayudan
en su ministerio, especialmente a través de la celebracion de los sacramentos y la predicacion.

Participan de la autoridad episcopal y guian también al Pueblo de Dios, en dependencia de su legitimo pastor. Los presbiteros de una diécesis
conforman el colegio de los presbiteros, que asiste y acompafia al obispo en sus labores, lo aconseja, etc. A través de los presbiterios, es como
llega el celo pastoral y paternal del obispo hasta cada uno de los fieles.

Los diaconos conforman el Ultimo grado de la Jerarquia. Ellos reciben el ministerio jerarquico de manos del obispo, para servir (la palabra
diakonia en griego significa “servicio”) en la liturgia, la predicacion y en la caridad y asistencia al Pueblo de Dios, especialmente a los méas pobres.
En la Iglesia, la autoridad de la jerarquia se ejerce en el servicio. Con ello se quiere seguir el ejemplo del Sefior Jesus, que no vino a ser servido,
sino a servir (ver Mt 20, 28ss).

¢Quiénes son los laicos?

Los laicos son los fieles cristianos que por el bautismo estan incorporados al Cuerpo de Cristo y tienen como vocacion propia la transformacion
cristiana del mundo desde el mundo mismo (caracter secular). Estos dos elementos, el bautismo y el caracter secular, son constitutivos de la
identidad del laico.

En efecto, al recibir el bautismo, los laicos participan (a su modo) de la funcion profética, sacerdotal y real del Sefior JesUs. En cuanto a la funcion
profética: deben sr anunciadores de la Buena Nueva reconciliadora con el testimonio y la palabra, alli en los ambientes donde viven y trabajan; y
deben también ensefiar, unidos a los pastores, colaborando en la difusion del Evangelio.

En cuanto a su funcion sacerdotal, por su sacerdocio comun, participan activamente de la liturgia y los sacramentos, y al ofrecer a Dios sus
acciones y esfuerzos, deben hacer de su vida un continuo gesto litlrgico; por su funcion real, estan llamados a realizar todos los esfuerzos para
que JesUs reine en todo el mundo; en primer lugar, en cada hombre; pero también en las estructuras temporales: la familia, la cultura, la
economia, la politica, etc. El caracter secular debe mover al laico a la consagracion del mundo a Dios.

¢ Qué importancia tiene la tarea del laico para la Iglesia?

La mision del laico tiene una importancia excepcional para la Iglesia toda. Pues hay ambientes donde solo los laicos, por vivir en ellos, pueden
alcanzar y transformar. Y el apostolado, como tarea laical, se desarrolla para lograr que el mundo, sus ambientes, estructuras, etc. puedan
alcanzar la reconciliacion que el Sefior Jesus ha realizado. De alli que se pueda decir que “los laicos son miembros de la iglesia en el corazon del
mundo, y miembros del mundo en el corazdn de la Iglesia”. Y no es exagerado decir que los laicos se encuentran en la linea més avanzada de la
vida de la Iglesia.

¢Qué es la vida consagrada? ¢ Quiénes la conforman?

La vida consagrada surge como un desarrollo legitimo de la vida de santidad de la Iglesia. Esta conformada por los fieles que, respondiendo a
una vocacion particular otorgada por Dios, quieren vivir la perfeccién de la vida evangélica (algo que es universal) a través de la practica de la
pobreza, el celibato por el Reino y la obediencia como forma de vida estable (que constituye su caracteristica especifica).

Esta vida consagrada reviste diversas formas y abarca a distintas personas y vocaciones. Por ejemplo, los religiosos, es decir, aquellos fieles que
abrazan la vida consagrada haciendo profesidn publica de la pobreza, el celibato y la obediencia, viviendo en comunidad y dando testimonio del
Reino de Dios en sus existencias.

También los laicos, sin perder su caracter secular y laical, pueden asumir una vida consagrada, para la mejor realizacién del apostolado al que
son llamados por vocacion divina.

¢Qué significa la comunion de los Santos?.

Esta expresion quiere profundizar en la vida que posee la Iglesia: en efecto, en ella los fieles participamos y tenemos en comun las cosas santas
(los sacramentos, la fe, la caridad, etc.) pero también existe una relacién muy estrecha de unidad y cercania (comunion) entre todos los
creyentes. Entonces, comunidn de los santos quiere decir la union de los hijos de la Iglesia toda: los que peregrinamos por esta vida (Iglesia
terrena); los que ya estan en el cielo, viviendo la Comunién plena con Dios Uno y Trino (Iglesia triunfante) y los difuntos que se hallan purgando
sus pecados y esperando alcanzar la comunion definitiva (iglesia purgante). Hay una unidn, pues, entre todos, que trasciende incluso la muerte, y
que se centra en el amor. Por eso, nosotros que peregrinamos, podemos orar e interceder por los difuntos que purgan sus pecados, asi como lo
que estan participando de la Comunién Divina intercedan ante el Sefior por nosotros y nuestras necesidades.

La comunién de los santos significa, ademas, que tanto los que peregrinamos en esta vida terrena, como aquellos fieles que purgan sus pecados,
nos encaminamos al encuentro de los santos, para gozar eternamente de la Comunidn con Dios. La meta es el Encuentro Definitivo con Dios
Trinidad de Amor. Y Maria, al vivir esta condicion gloriosa de manera perfecta, es imagen de aquello a lo que la Iglesia esta llamada. Por eso se
dice que Maria es “icono escatolégico de la Iglesia”.

Y la expresion “...el perdon de los pecados”, ¢ a qué hace referencia?

Significa que Jesus dejé a la Iglesia el poder de perdonar los pecados para que los hombres puedan vivir la reconciliacion. Para esto, entrego el
Espiritu Santo a los apéstoles (ver Jn 20, 21ss).

Y la Iglesia es la que perdona los pecados: en primer lugar, en el bautismo, que constituye asi la primera reconciliacién. Pero también por medio
del sacramento de la penitencia o reconciliacion, donde el pecador, al reconciliarse con la Iglesia, se reconcilia con Dios. Los apdstoles y sus
sucesores, por encargo de Jesus y por el don del Espiritu, son constituidos “ministros de la reconciliacién” (Ver 2 Cor 5, 18ss).

¢Por qué decimos “creo en la resurreccion de la carne”?

Creer en la resurreccion de la carne es afirman nuestra fe en que el Sefior Jesus, por su resurreccion ha vencido a la muerte y hace posible que
nosotros participemos de su triunfo. La muerte, en cuanto es consecuencia del pecado, manifiesta una ruptura que se produce en el hombre: su
unidad de cuerpo, alma y espiritu se quiebra, y el cuerpo se corrompe y desaparece. El que muere queda separado del mundo de los vivos. Pero
la resurreccion de la carne significa que, gracias a Jesus y su resurreccion, recuperaremos nuestra realidad humana integral: cuerpo, alma y
espiritu serd nuevamente nuestra humanidad unida e integrada, pero ahora gozaremos de la Gloria de Dios en nuestro cuerpo (cuerpo glorioso).
Nuevamente nos uniremos con aquellos de quienes la muerte nos habia separado. Y estaremos viviendo para siempre en comunién con Dios
Trino y con todos los santos.



100.

101.

102.

103.

104.

105.

106.

¢Qué caracteristicas presenta la resurreccion?.

Podemos sefialar algunos elementos caracteristicos de la resurreccion, tal como nos lo muestra la fe de la Iglesia:

a. Laresurreccidn es universal: todo los que hayan muerto resucitaran; quienes hicieron el bien, para la vida etera; quienes hicieron el
mal, para la condenacion (Ver Jn 5, 29).

b.  Resucitaremos con nuestros propios cuerpos; el cuerpo que tendremos sera nuestro, pero no tal como el que ahora tenemos; sera un
cuerpo glorioso, a semejanza del cuerpo glorioso de Jesus resucitado. El como pueda ser nuestro cuerpo pero al mismo tiempo una
realidad distinta de la que ahora poseemos es un misterio (ver 1Cor 15, 39ss).

¢.  EI momento de la resurreccion sera en el ultimo dia, al fin del mundo, cuando el Sefior Jesus venga en la Gloria por segunda y
definitiva vez en su Parusia (Ver 1Cor 15, 51ss).

Sin embargo, alin cuando todo esto ocurrira al final, en cierto modo ya estamos viviendo la resurreccion: los sacramentos son un anticipo
de ella. Y por el bautismo, participamos sacramentalmente de la muerte y resurreccién de Jesus; de igual manera, la Eucaristia es
comunién con el Cuerpo glorioso del Sefior resucitado, que es prenda y garantia de nuestra propia resurreccion.

Pero para resucitar hay que morir. Nosotros catélicos, ; como entendemos la muerte?

La muerte es la ruptura intima que afecta al ser humano, que desintegra su unidad constitutiva de cuerpo, alma y espiritu. Aunque puede
considerarse natural en un sentido, la muerte es consecuencia del pecado original. Es la ruptura que destruye la unidad intima del sujeto: el
cuerpo inerte se descompone, corrompe y desaparece mientras que su espiritu pervive. Es la ruptura que separa al hombre de sus semejantes: el
que muere ya no pertenece al mundo de los vivos; es la ruptura con el mundo creado: morir significa “salid de este mundo”; y por ultimo, implica
la ruptura con Dios, que es “Dios de vivos, no de muertos” (ver Mt 22, 32). Es el final ~dramatico, lleno de sufrimientos- de la vida terrena.

Sin embargo, para nosotros, creyentes, la muerte ha sido vencida por el Sefior JesUs: ya no es el punto final de la existencia; ahora es el
comienzo de la vida eterna, en comunion con Dios. Gracias a Jesus, la muerte, que aparecia como absurdo, ahora tiene sentido: en ella ha de
comenzar el Encuentro permanente con el Sefior. Por eso la Iglesia nos ensefia a prepararnos para este momento, con esperanza y confianza en
el Sefior.

Si la muerte no es el punto final de la existencia, ;qué hay después de ella?.
Luego de la muerte, el ser humano comienza una nueva dimensién de su existencia, en la que perviviendo en espiritu, se pone en presencia de
Dios (juicio particular) para recibir la gloria y la comunién con Dios y los santos (cielo), asume una espera que lo ha de purificar de las huellas de
sus pecados (purgatorio) o como consecuencia de su rechazo del amor de Dios vive para siempre la ruptura y la separacién divinas (infierno).
Pero la realidad definitiva de la humanidad esta en la Resurreccion universal y el Juicio Final, donde el gozo de la Comunién sera absoluto y se
alcanzara la vida etema en el Reino prometido.

¢Qué es el cielo”?.
Es haber alcanzado al Sefior Jesus para siempre, y vivir con El por toda la eternidad, junto con el Padre y el Espiritu y todos los santos. Es gozar
de la Comunién perfecta, la dicha y felicidad absolutas del ser humano, contemplando a Dios Amor, amandolo y amando a todos los que
participan de esa dicha.
Quien muere en gracia y amistad con Dios “va al cielo”. Y al vivir en comunién con Dios, somos “semejados” a El, participamos de su gloria (ver
1Cor 3, 12; 1 Jn. 3, 2). Ver a Dios tal cual es (vision beatifica) y vivir en plenitud el amor divino en todas sus dimensiones (Comunién) con los
angeles, los santos y los bienaventurados: eso es el “cielo”. Es la meta definitiva y el destino supremo al que Dios ha invitado al ser humano.

¢Qué es el purgatorio?
Es la purificacidn por la que habran de pasar todos aquellos que han muerto en gracia y en comunién con Dios, pero sin haber logrado la santidad
plena. Por tanto, requieren de una purificacién, mediante la espera del momento en que alcanzaran la comunién definitiva y total con Dios Amor.
Quienes viven esta purificacién, atn no ven a Dios, pero ya poseen la seguridad plena de la salvacion y al término de su proceso purgativo (que
sera en el momento de la Resurreccion y el Juicio Final) podran gozar de la dicha del encuentro definitivo con el Sefior. El dolor que se produce
ante la ausencia-transitoria-de Dios purifica a la persona hasta que alcance la meta. Y esta realidad del purgatorio, la Iglesia la encuentra referida
de manera clara, en algunos textos de la Sagrada Escritura, como por ejemplo en 2 Mc 12, 42ss, 1Cor 3, 15y 1 Pe 1, 7. Esto, més la antiquisima
costumbre de orar por los difuntos y ofrecer misas y suplicas por su salvacién, muestran que el Purgatorio ha sido considerado como una verdad
de fe desde el principio de la vida de la Iglesia.
Podemos ayudar a nuestros hermanos que se hallan en esta situacion por medio de nuestras oraciones, de las indulgencias obtenidas por sus
intenciones, y sobre todo con el ofrecimiento de la Santa Misa en su nombre.

¢Qué es el infierno?

Es el estado de separacion y ruptura eterna y total del hombre respecto a Dios, a causa de su pecado y de haber permanecido en él, sin
arrepentimiento ni deseo de conversion. Cuando el hombre, de manera libre, pero equivocada, decide rechazar el amor de Dios, y vive la
dindmica de ruptura propia del pecado, apartandose de Dios, viviendo de manera inauténtica, despreciando y pecando contra los hombres, sus
hermanos, y dilapidando el don de la creacion, y esto de manera definitiva, la consecuencia es la pérdida definitiva de Dios y su amor. Es la
infelicidad absoluta, el fracaso total de una existencia creada para amar, el hundimiento de la vida en la muerte.

El infierno es el sufrimiento eterno y absoluto del hombre al haber perdido a Dios, en quien debia encontrar la felicidad plena. Y por eso
constituye un llamado a la responsabilidad del hombre, para usar bien de su libertad y un llamado apremiante a la conversion. Ese es el sentido
de las palabras del Sefior Jesus cuando habla del infierno, p.ej. en Mt 7, 13-14; Mt 10, 28. Y es cierto que Dios no ha creado a nadie con la
intencién de enviarlo al infierno, pues “Dios quiere que todos se salven y lleguen al conocimiento pleno de la verdad” (1Tim 2 4). El infierno no es
obra de Dios, sino —desgraciadamente- obra de los hombres malos.

¢Qué sucedera en el Juicio Final?
Precediendo al Juicio final, se producira la resurreccién de los muertos; toda la humanidad se hallara ante el Sefior JesUs, que vendra en toda su
gloria para instaurar el Reino Definitivo. A este momento lo llamamos la parusia, la segunda venida del Sefior Jesus glorioso, con la que
culminara esta historia terrena.
En el Juicio Final, todos los hombres estaran delante de Jests y su amor, que sera para cada uno la medida de su propia existencia: aquellos que
a lo largo de su vida respondieron al amor de Cristo de manera total, o bien aceptaron su amor en medio de sus debilidades y se purificaron de
ellas, participaran de la gloria de Dios para siempre en el Reino, gozando esta dicha en toda su realidad humana. Pero aquellos que vivieron



negando siempre el amor de Dios y el amor a sus hermanos, los hombres, ante el amor de Jesus que se presenta glorioso, experimentaran la
pérdida total de ese Amor para siempre, y su sufrimiento abarcara toda su realidad humana. Pues la dicha celestial que nunca acaba, y el
sufrimiento eterno del infierno, seran vividos por hombres en toda su integridad humana, no solo por una dimensién parcial.

El juicio final nos habla de la esperanza ante el encuentro final con el Sefior Jesus. Por eso, debemos esforzarnos por ser santos, acogiendo el
don del amor divino, convirtiéndonos de nuestros pecados y buscando cumplir el Plan de Dios en todo momento.

107. &Y qué significa “...la vida eterna” que aparece al final del Credo?.

La vida eterna o Reino de Dios, es la realidad definitiva a la que se llegara gracias a la salvacién lograda por el Sefior Jests. No solo los
hombres, sino también el universo, sera renovado, transformado y glorificado. En este momento, viviremos en toda su plenitud la reconciliacién
con Dios; en efecto alli Dios sera todo en todo (ver 1Cor 15, 28) porque Jesus habra recapitulado y reconciliado todas las cosas con el Padre (ver
Ef 1, 10; Col 1, 20). Al estar en la condicidn de resucitados, participando de la gloria de la Trinidad en nuestra humanidad completa (cuerpo, alma
y espiritu) viviéremos la reconciliacion con nosotros mismos, sin ruptura posible por el pecado o la muerte, que ya no existiran. Todos los
hombres estaremos unidos por el amor y por la participacién comun en la felicidad eterna: sera la realizacién plena de la reconciliacidn con los
hermanos humanos. Y por ultimo, el mundo mismo, que habia sido afectado por el pecado del hombre (ver Gén 3, 17; Rom 8, 20-21) participara
de la salvacion: es la reconciliacion con el mundo creado.

La Sagrada Escritura nos habla de estas realidades (ver Ap. 21-22; 2Pe 3, 13) pero no sabemos ni cuando sera este momento, ni tampoco
sabemos exactamente cémo se realizara. Por eso, cuando al terminar el credo, decimos amén, expresamos nuestra fe y nuestra certeza de que
todo esto se cumplird, pues asi nos lo ha revelado Dios mismo. Decir amén es decir que creemos lo que Dios nos ha dicho; pero mas aun, es
creer en el Amor del Padre que se ha manifestado en Jesus y que podemos vivir hoy por el Espiritu Santo.

SEGUNDA PARTE
LA CELABRACION DEL MISTERIO CRISTIANO

PRIMERA SECCION

LA ECONOMIA SACRAMENTAL
LA LITURGIA
En la primera parte, vimos lo que cree un cristiano. En esta segunda parte, revisaremos lo que celebra el creyente. Y es que la fe profesada se
hace vida y culto a Dios cuando es celebrada, y ello ocurre en la Liturgia.
108. ¢ Qué es la liturgia?

La liturgia es la accion sagrada, hecha por medio de simbolos y signos sensibles eficaces, a través de la cual la Iglesia, realizando la obra
sacerdotal de JesUs, rinde culto y alcanza su santificacion, llevando a los hombres al encuentro con El.Enla liturgia se actualiza la obra de la
reconciliacion realizada por Dios Uno y Trino a favor de los hombres

109. ¢Por qué decimos que la liturgia es actualizacion de la obra de la reconciliacion?
En la liturgia, por medio de los signos y simbolos sagrados (especialmente por los sacramentos) se hace presente y actuante en nuestro tiempo
la reconciliacion que el Padre ha querido para nosotros desde toda la eternidad; se actualiza también el sacrificio reconciliador con el que el Hijo
nos ha otorgado la salvacion; y podemos interiorizar y vivir en plenitud estos dones gracias a la accion del Espiritu Santo.

110. ¢Qué son los sacramentos?
Los sacramentos son signo-simbolos sensibles y eficaces, instituidos por el Sefior Jesus y entregados a la Iglesia, a través de los cuales se
realiza la santificacion del hombre y el encuentro con Dios.

111. ¢ Qué caracteristicas poseen los sacramentos?
Sefialamos las siguientes caracteristicas:

a. Los sacramentos son signos y simbolos sensibles: esto quiere decir que son elementos (agua, pan y vino, etc) y acciones (imponer
las manos, dar un consentimiento) explicitadas por las palabras, que puede ser percibidas por los hombres.

b.  Los sacramentos son signos y simbolos sensibles eficaces: no solo representan la gracia, sino que la producen realmente, y ello en
virtud de la propia accion sacramental realizada, sin depender de la santidad de quien realiza el sacramento o de quien lo recibe. A
esta caracteristica se le llama eficacia ex opere operato. Esto se debe a que en un sacramento es Jeslis mismo quien obra, en la
persona del celebrante.

c.  Los sacramentos han sido instituidos por Cristo. Mediante ellos, el Sefior Jesus nos alcanza la reconciliacion y hace posible que
vivamos la comunidn con Dios y con nuestros hermanos.

d. Los sacramentos son de la Iglesia, pues JesUs los entrego a ella, y es la Iglesia quien los celebra en su nombre. La celebracion
sacramental de la Iglesia es siempre comunitaria.

112. ¢ Qué otros aspectos podemos observar en la celebracion de la Liturgia?.
En la celebracion de la liturgia, se pueden apreciar los siguientes aspectos esenciales:
- Quién celebra.
- Como se celebra.
- Cuando se celebra.
- Donde se celebra

113. ¢Quién celebra la liturgia?
La liturgia, en cuanto accion que glorifica a Dios Padre, es celebrada por Jesucristo, nuestro sumo Sacerdote, junto a los angeles y los santos. La
Iglesia participa de esta celebracion eterna cuando, a través de los signos y simbolos sagrados, realiza la liturgia sacramental. Por eso, se puede
decir que la liturgia es obra del Cristo total, esto es, de la Cabeza (Jesucristo) y del Cuerpo (la Iglesia).



114. En la celebracion de la liturgia, ¢ todo hacemos lo mismo?
No. Es cierto que por el bautismo, todos participemos del sacerdocio de Cristo como miembros de su Cuerpo (sacerdocio comun), y por tanto
tenemos un papel activo en la liturgia. Pero la direccion de la celebracion corresponde a quienes por el sacramento del Orden estan unidos a
Cristo-Cabeza (sacerdocio ministerial). En la asamblea litirgica, cada uno tiene su funcion, pero todo concurre a la unidad del Cuerpo de Cristo.

115. ¢Como se celebra la liturgia?
La liturgia se celebra:

a.  Mediante signos y simbolos que pertenecen a la experiencia humana universal. Estos elementos (p.ej. el agua, el fuego, el pan, etc.)
han sido asumidos por el Sefior Jesus para expresar y transmitir la reconciliacion a todos los hombres.

b. A través de acciones y palabras que hacen presente la salvacién dada por Dios y la respuesta de fe de los creyentes. Destaca la
proclamacion de la Palabra de Dios como parte muy importante de la liturgia.

c. Utilizando cantos y musica sagrada, que expresan con su belleza el espiritu de oracién, alabanza y adoracién que toda liturgia debe
tener.

d. Utilizando imagenes sagradas, que nos ayudan a profundizar en el Misterio de Jesucristo, alimentan nuestra piedad y son una valiosa
ayuda para la catequesis. Las imagenes de Cristo nos llevan a la adoracién de quien esta alli representado. Mientras que las
imégenes de Maria y de los santos, nos llevan a venerarlos y pedir su intercesion.

116. ¢Cuando se celebra la liturgia?
La Iglesia celebra la liturgia en todo momento, hasta que se encuentre definitivamente con el Sefior Jesus en el Ultimo dia. Todo el afio la Iglesia
conmemora los misterios reconciliadores de Jesus: este es el Afio Liturgico. Y dentro de la semana, destaca la celebracion del Domingo.

117. ¢Qué es el Ao Litargico?.
Es el ciclo anual en el que la Iglesia presenta todo el misterio del Sefior Jesus, desde la Encamacion y la Navidad, teniendo como eje la Pascua
(Pasion, Muerte y Resurreccion) hasta Ascension y Pentecostés, y la expectativa de la Venida Gloriosa del Sefior, culmen de nuestra esperanza.
El Afio Liturgico esta dividido en dos grandes ciclos, que a su vez se subdividen en tiempos:

. Ciclo de Navidad.
a. Tiempo de Adviento: se inicia el Primer Domingo después de la Solemnidad de Cristo Rey (Fines de Noviembre) hasta el 24 de
diciembre.
b.  Tiempo de Navidad: Desde las visperas del 24 de Diciembre hasta el Domingo siguiente a la Epifania.
Il.  Ciclo De Pascua
a. Tiempo de Cuaresma: Desde el Miércoles de Ceniza hasta la misa vespertina del Jueves Santo.
b.  Triduo Pascual: Se ubica en la Semana Santa, en la que se celebra la Pasidn, Muerte y Resurreccion de Jesus. Su centro es la Vigilia
Pascual.
c.  Tiempo Pascual: Dura cincuenta dias: desde el Domingo de Resurreccion hasta Pentecostés. El dia 40 se celebra la Ascension del
Sefior.
d.  Tiempo Ordinario: Dura 33 o 34 semanas del ciclo total anual. Tiene dos etapas: la primera (6 6 7 semanas) va desde el domingo
después de Epifania hasta la Cuaresma. La segunda (el resto de semanas) después del domingo de Pentecostés hasta Adviento. El
ultimo domingo del tiempo ordinario se celebra la solemnidad de Cristo Rey.

Durante el Afio Liturgico, la Iglesia conmemora a los Santos que ya estan gozando de la Comunion plena con Dios Amor. De esta manera
se expresa la unidad de la Liturgia celeste con la liturgia que celebramos aqui en la tierra.

118. ¢Por qué es importante el Domingo?
En el Domingo, “Dia del Sefior’, los cristianos celebramos a JesUs Resucitado, que asi nos ha obtenido la reconciliacion. Es el dia mas
importante de la semana, el momento por excelencia para la reunién de la asamblea cristiana, en el que se celebra la Eucaristia.

119. ¢ Qué es la Liturgia de las Horas?
Es la oracion publica y comun de la Iglesia, que a lo largo de todo el dia, consagra el tiempo. Mediante la Liturgia de las horas, los momentos de
cada dia, desde el amanecer hasta el anochecer, se convierten en alabanza, adoracion y suplicas a Dios. Cada miembro de la Iglesia participa de
esta oracion segun su lugar propio y sus circunstancias.

120. ¢Donde se celebra la Liturgia?.
La liturgia es celebrada principalmente en edificios destinados al culto divino, y adecuados especialmente para ello. Estos edificios son los
templos o iglesias. En estos lugares se ora, se escucha la Palabra de Dios y se celebran los sacramentos, especialmente la Eucaristia.

SEGUNDA SECCION
LOS SIETE SACRAMENTOS DE LA IGLESIA

121. ¢Cuantos y cuales son los sacramentos de la Iglesia?

Los sacramentos son siete: bautismo, confirmacion, eucaristia, penitencia o reconciliacién, uncién de los enfermos, matrimonio y orden.

Haciendo una analogia con los momentos mas importantes de la vida humana, se pueden dividir los sacramentos en:

- Sacramentos de Iniciacion cristiana: Con ellos se origina, se afianza y se sustenta la vida cristiana. Son el bautismo, la confirmacién y la
Eucaristia.

- Sacramentos de Curacién: Nos permiten recuperar la gracia santificante cuando la hemos perdido o al hallamos en peligro. Son la
penitencia o reconciliacién y la Uncién de los enfermos.

- Sacramentos al servicio de la comunidad: Se llaman asi porque estan especialmente ordenados a la salvacion de los deméas. Son el
matrimonio y el orden.



LOS SACRAMENTOS DE LA INICIACION CRISTIANA
EL BAUTISMO

122. ¢Qué es el Bautismo?
Es el sacramento que, por medio de la ablucion con agua y la formula sacramental, nos borra el pecado original, nos otorga la gracia santificante
convirtiéndonos en nuevas creaturas, y nos hace hijos de Dios e hijos de la Iglesia.
El bautismo es el primero de los sacramentos, y también es como la “puerta” que abre el acceso a los otros sacramentos. Es el inicio y el primer
paso de nuestra vida cristiana.

123. ¢Qué nos dice la Biblia acerca del Bautismo?.
En la Biblia encontramos prefigurado el bautismo a través de ciertas figuras y hechos del Antiguo Testamento. Asi, por ejemplo, el Arca de Noé
en medio del Diluvio (Gén 6-8) y el paso del Mar Rojo por los israelitas al salir de Egipto (Ex 14-15) simbolizan la salvacion que nos viene por el
agua. En el Nuevo Testamento, vemos a Juan el Bautista que da el bautismo como signo de arrepentimiento. Jesus fue bautizado por Juan (Mt 3,
13ss) y otorga a los Apéstoles la mision de dar el verdadero bautismo “en el nombre del Padre, y del Hijo y del Espiritu Santo” (Mt 28, 19-20). San
Pablo nos explica que el bautismo es participacion en la muerte y resurreccidn del Sefior Jests (Rom 6, 1ss). San Pedro ensefia que por el
bautismo se nos perdonan los pecados y se nos da el don del Espiritu Santo (Hch 2, 38).

124. ¢Es necesario el bautismo para la salvacion?

Si. El Sefior Jesus lo afirma cuando dice: “El que no nace del agua y del Espiritu, no puede entrar en el Reino de Dios” (Jn 3, 5). Por eso envia a
sus apostoles a bautizar a todos los hombres. No obstante, hay muchas personas que no pueden recibir el bautismo por razones ajenas a su
voluntad. La Iglesia sabe que aquellos que sin estar bautizados han dado su vida por la fe en Jesus, han sido bautizados por su Pasién
reconciliadora (bautismo de sangre).

Los catecimenos que mueren sin haber recibido el bautismo, por su deseo de ser de Cristo han recibido los efectos del bautismo (bautismo de
deseo). En el caso de los que, sin culpa propia, nunca han oido hablar de Jesucristo y de la Iglesia, pero que viven buscando hacer el bien y
segun la verdad, podemos suponer que habrian deseado el bautismo de haberlo conocido (deseo implicito). Respecto a los nifios que mueren sin
bautismo, la Iglesia, sabiendo que “Dios quiere que todos los hombres se salven” (1Tim 2, 3ss) y viendo el ejemplo de Jesus que dijo: “Dejad que
los nifios vengan a mi y no se lo impidais” (Mc 10, 14), confia en la misericordia de Dios y ruega por la salvacion de estos pequefios. No se
salvaria, en cambio, quien sabiendo la necesidad del bautismo, y pudiendo bautizarse, se niegue obstinadamente a recibir este sacramento.

125. ¢ Cual es el rito esencial del bautismo?.
El rito esencial del bautismo consiste en sumergir en el agua a la persona tres veces, o también en derramar tres veces el agua sobre su cabeza,
al mismo tiempo que el ministro dice: N (nombre de la persona), yo te bautizo en el nombre del Padre, y del Hijo y del Espiritu Santo”.

126. ¢ Cuales son los efectos del bautismo?.
Seralamos los siguientes:

a.  El bautismo nos perdona los pecados. Borra el pecado original con el que venimos al mundo, y perdona cualquier pecado personal
que el hombre haya podido cometer.

b.  Se nos da por este sacramento la ‘vida nueva”, la gracia santifica que nos hace “nuevas creaturas”. El bautizado es ahora hijo
adoptivo del Padre, hermano de Jesucristo y templo del Espiritu Santo. Gracias al bautismo, el cristiano puede indicar su proceso de
conformacion con el Sefior Jesus.

c.  Elbautismo nos da las virtudes teologales: la fe, la esperanza y la caridad. En la medida en que se nos da la fe, este sacramento nos
hace miembros de la Iglesia, Cuerpo mistico de Cristo.

d.  El bautismo imprime en el cristiano el “caracter sacramental”: un sello espiritual imborrable que lo signa como perteneciente a Cristo
y lo habilita a participar en la liturgia. El bautismo no se puede repetir.

127. ¢Quiénes pueden administrar el bautismo?.
Los ministros ordinarios de este sacramento son aquellos que poseen el sacramento del Orden: obispos, presbiteros y diaconos. Pero dado que
el bautismo es necesario para la salvacion, cualquier persona, incluso un no bautizado, puede administrarlo, siempre y cuando tenga la intencién
de hacer lo que hace la Iglesia, utilizando el agua y la formula sacramental.

128. ¢ Quiénes pueden recibir el bautismo?.
Puede ser bautizada cualquier persona que aun no haya recibido el bautismo. Los adultos que aun no han recibido este sacramento deben pasar
por un proceso de educacién en la fe llamado catecumenado, a cuyo término reciben los sacramentos de la Iniciacion cristiana. La Iglesia
exhorta a bautizar a los nifios para que, desde los primeros momentos de su existencia, queden libres del poder del pecado, puedan vivir la gracia
de ser hijos de Dios y participen de la reconciliacién que el Sefior Jesus nos ha obtenido.

LA CONFIRMACION

129. ¢ Qué es la confirmacién?
Es el sacramento por el que el cristiano, a través de la Uncién con el Santo Crisma, recibe la plenitud de la gracia bautismal y el Don del Espiritu
Santo que lo une de manera mas fuerte a la Iglesia, lo compromete a participar de su misién y apostolado y lo hace testigo de Cristo en medio del
mundo.

130. ¢ Qué nos dice la Biblia acerca de la Confirmacion?
Ya en el Antiguo Testamento se anuncia que Dios derramara su Espiritu sobre su pueblo elegido (Joel 3, 1ss). El Espiritu de Dios estara sobre
el Mesias (Is 61, 1ss) y sera el sello de la Nueva Alianza (Jer 31, 31) que transformara los corazones de piedra en corazones de came (Ez 36,
25ss). Esta promesa se cumple cuando el Sefior Jesus envia el Espiritu Santo sobre Maria y los Apéstoles en Pentecostés (Hch 2, 1ss). Desde
ese momento, los Apdstoles — y posteriormente sus sucesores- imponian las manos y otorgaban el Don del Espiritu que completa la gracia
bautismal (Hch 8, 15-17). Es en esta practica apostélica —que actualiza la promesa del Espiritu Santo hecha por el Sefior Jesis- donde
encontramos los origenes del sacramento de la Confirmacion.



131. ¢Cual es el rito esencial de la Confirmacion?.
El rito esencial de este sacramento lo constituye la uncion con el Santo Crisma, junto con la imposicion de la mano del ministro y las palabras:
‘Recibe por esta sefial el don del Espiritu Santo”. Simboliza el hecho de que la persona, al recibir el Espiritu Santo, queda consagrado (esto
significa precisamente la uncién) para vivir la mision a la que Jesus lo llama, y que realiza con y en la Iglesia.

132. ¢Cuales son los efectos de la Confirmacion?.
Los principios efectos son:
a. Laefusion plena del Espiritu Santo, que perfecciona y completa la gracia bautismal, permitiendo que el cristiano pueda vivir su fe de
manera madura y responsable. Por eso se dice que la Confirmacion es el “sacramento de la adultez cristiana’.
b.  Unaunién mucho mas profunda con el Sefior JesUs, y por ende, una vivencia mas profunda de nuestra filiacién adoptiva.
El aumento de los dones del Espiritu Santo, que nos ayuda a entender, amar y poner por obra nuestra fe.
d.  La unién mas plena y comprometida con la Iglesia. Por esta union, los cristianos estamos llamados a ser testigos y apdstoles del
Sefior en medio del mundo.
e. Asi como en el bautismo, la Confirmacion produce en la persona que lo recibe, el “caracter” o sello espiritual imborrable que
perfecciona el sacerdocio comin recibido en el bautismo y le da el poder de confesar la fe de Cristo publicamente. Por lo mismo, este
sacramento solo puede darse una vez en la vida.

o

133. ¢Quiénes pueden administrar la Confirmacion?.
Los que ordinariamente administran la Confirmacion son los obispos. Ello se debe a que, por ser los sucesores de los Apostoles, poseen la
plenitud del sacerdocio ministerial y pueden unir mas estrechamente a los creyentes a la misién apostdlica de la Iglesia.
La Confirmacién también puede ser administrada por el presbitero, siempre y cuando lo autorice el obispo. En caso de peligro de muerte, el
presbitero debe administrar la Confirmacion.

134. ¢Quiénes puede recibir la Confirmacion?.
Pueden recibirla todos los cristianos bautizados que aln no hayan sido confirmados. Debido a que la Confirmacion conlleva la exigencia de un
compromiso maduro y responsable con la fe y la misién de la Iglesia, se debe recibir a una edad adecuada (en nuestro medio, la Confirmacién se
recibe por lo comun a la edad de quince afios).

LA EUCARISTIA

135. ¢ Qué es la Eucaristia?
La Eucaristia es el sacramento del Cuerpo y la Sangre del Sefior Jesus. En la Eucaristia se hace presente (se “actualiza”) el misterio de la pasion,
muerte y resurreccion del Sefior por el cual nos ha reconciliado. Es Jesucristo mismo quien esta realmente presente en este sacramento, para
unirse con nosotros, para que podamos asemejarnos con El y alcanzar la Comunion plena.

136. ¢Qué otros nombres recibe la Eucaristia?.

La palabra Eucaristia significa “accion de gracias” y significa que en este sacramento admirable agradecemos a Dios Padre por el don de la
reconciliacion que nos ha dado en la persona de su Hijo. Se la llama también Cena del Sefior porque es la actualizacion de la Cena que el Sefior
Jesus celebro con los Apdstoles la vispera de su Pasion; Fraccion del Pan, porque hace referencia al gesto de JesUs de partir el pan en la
Ultima Cena, dandonos asi su propio cuerpo; Santo Sacrificio porque en la Eucaristia se realiza, bajo los signos sacramentales, el mismo
sacrificio de la Cruz, solo que ahora de manera incruenta; Comunién, porque nos une a Cristo de una manera muy intima y nos une también
entre nosotros.

Estos nombres, y otros mas, nos indican la riqueza que posee este sacramento. No sin razon se le llama también el Sacramento de los
sacramentos o el Santisimo Sacramento.

137. ¢Qué nos dice la Biblia acerca de la Eucaristia?

En el Antiguo Testamento, hallamos ciertas prefiguraciones de la Eucaristia, como p.gj. el ofrecimiento de pan y vino hecho por Melquisedec (Gén
14, 18), o como el mana con el que Dios alimentd al pueblo de Israel durante su marcha por el desierto (Ex 16, 14-16). El Sefior JesUs, luego del
milagro de la multiplicacion de los panes, se dio a conocer como el verdadero Pan vivo bajado del cielo que da la vida eterna (Jn 6, 51). El
mismo, al iniciarse la Pascua Judia, la noche en que iba a ser entregado, instituyo el sacramento de la Eucaristia, dandonos a comprender que
es la Pascua definitiva y la realizacién plena de la Alianza entre Dios y los hombres (ver Mt 26, 26ss; Mc 14, 22-24; Lc 22, 19-22).

Desde el principio de su existencia, la Iglesia celebré la Eucaristia. Asi lo muestra la vida de la primera comunidad cristiana (Ver Heh 2, 42ss) que
celebraba este sacramento el dia domingo (Hch 20, 7). San Pablo nos recuerda que la Eucaristia es un verdadero sacrificio (1Cor 10, 16-21)
donde se hace presente de manera real el Sefior Jesus, de alli que la celebracidn deba realizarse con reverencia y caridad (ver 1Cor 11, 23-34).

138. ¢De qué manera se celebra la Eucaristia?.
La celebracion de la Eucaristia recibe el nombre de Misa. A lo largo de los siglos, la Misa se ha celebrado siguiendo una misma estructura
fundamental.
La Misa esta constituida por dos partes que conforman una unidad inseparable: la Liturgia de la Palabra y la Liturgia de la Eucaristia. Los ritos
iniciales y los ritos de conclusion abren y cierran —respectivamente — la celebracion de la Santa Misa.
Podemos esquematizar de manera completa las partes de la Misa a través del siguiente esquema:

l. Ritos Iniciales: A través de ellos la asamblea es congregada y se prepara para escuchar la Palabra de Dios. Comprende
1. Entrada
2. Saludo del celebrante
3. Ritos penitenciales: Se reconocen los propios pecados y se pide la misericordia del Sefior (Kyrie)
4. Cloria
5. Oracion colecta
Il.  Liturgia de la Palabra: Dios habla a la asamblea mediante su Palabra (lecturas). El pueblo responde aclamando la Palabra (Aleluya),
meditandola (homilia), expresando su fe (Profesién de fe) y presentando sus necesidades (Oracion universal o de los fieles).
Comprende:




Primera Lectura: Dios habla por su profeta. De alli que por lo comln se toma del Antiguo Testamento.
Salmo Responsorial

Segunda Lectura: Dios habla por medio de su Apdstol.

Aleluya: La Asamblea aclama a Jesus que se hara presente en su Evangelio (se omite en cuaresma).
Evangelio: Dios habla por medio de su Hijo.

Homilia.

Profesion de fe.

Oracién Universal.

N>R WD =

ll. Liturgia de la Eucaristia: EI Sefior Jesus, que por su Palabra estd entre sus fieles, se hace presente de manera real en la Eucaristia.
Comprende:

1. Presentacion de dones.

2. Oracion eucaristica: Conformada por el Prefacio y el Santo, y el momento central que es la Plegaria eucaristica. Es aqui donde se
realiza la consagracion.

3. Ritos de comunién:
3.1. Oracion del Padre Nuevo.
3.2. Signo de la paz
3.3. Fraccion del pan, que a su vez comprende:

3.3.1. Agnus Dei (oracién “Cordero de Dios...").
3.3.2. Oracion “Sefior, no soy digno” como acto de humildad ante el Sefior Jesus que viene a nosotros.
3.4. Comunién

3.5. Oracion final.

IV. Ritos de Conclusion: También llamados “Ritos de despedida”
Es la culminacién y punto final de la misa.
Incluye:
1. Bendicion final.
2. Despedida de los participantes.

139. ¢ Qué aspectos o dimensiones presenta la Eucaristia?.
Podemos sefialar basicamente tres aspectos de este maravilloso sacramento: la Eucaristia es sacrificio; la eucaristia es la presencia real del
Serior Jesus; la Eucaristia es Comunién con Jesucristo y entre nosotros.

140. ¢Por qué decimos que la Eucaristia es sacrificio?
Porque en la Eucaristia se hace presente en nuestro hoy el Gnico sacrificio del Sefior Jesus que se realiz6 en el Golgota. Por eso decimos que la
Eucaristia es actualizacion de la entrega reconciliadora de Cristo, y Memorial de su Pascua.
Debe quedar bien claro que la Eucaristia NO es otro sacrificio distinto al sacrificio de la cruz. Es el mismo sacrificio, ya que es el mismo Jesus
quien se entrega por nosotros, con la tnica diferencia que en este sacramento El se halla en su estado glorioso de resucitado, y por ello no puede
sufrir. Por eso se dice que la Eucaristia es sacrificio incruento.

141, ¢Por qué hablamos de “presencia real” del Sefor Jesus en la Eucaristia?.
Porque en la Eucaristia JesUs esta realmente presente. No es solo un recuerdo, ni tampoco un simbolo de su presencia: por el sacramento, el
Serior JesUs esta entre nosotros de manera enteramente real, en su Cuerpo y Sangre, humanidad y divinidad.
Esta presencia singular nos habla del gran amor que Jesus nos tiene. No solo nos ha reconciliado por su muerte en la cruz, sino que ha querido
quedarse con nosotros para ser nuestro alimento y fortaleza en nuestra vida cristiana.

142 ¢De qué manera se hace presente realmente Jesus en la eucaristia?

Cuando en la Misa, el sacerdote pronuncia las palabras de JesUs en la ltima Cena: “Tomad y comed, esto es mi cuerpo”; “Tomad y bebe, esta
es mi sangre...” entonces la sustancia del pan y del vino se convierten en el cuerpo y la sangre del Sefior, permaneciendo las apariencias de pan
y de vino. A este hecho maravilloso se le llama transubstanciacion. Esta es la parte mas importante de la misa, y por lo mismo, constituye el rito
esencial de la Eucaristia.

De esta manera, JesUs esta presente entre nosotros bajo las especies del pan y del vino. Por eso nuestra actitud ante la Eucaristia es de
adoracion, pues la fe nos muestra alli al mismo Sefior. Los creyentes expresamos nuestro amor a JesUs sacramentado mediante nuestros gestos
(p.€j. arrodillarnos), en las visitas al Santisimo Sacramento, y en el Culto solemne a la Eucaristia.

143. ¢Por qué decimos que la Eucaristia es comunion?.
Al decir que la Eucaristia es comunién, sefialamos uno de los aspectos mas importantes de este sacramento, que es el de realizar un encuentro y
una unién plenas entre Jesls y cada uno de nosotros. En efecto, quien comulga, se une de manera mas intima con el Sefior, que “me amé y se
entregd a si mismo por mi” (Gal 2, 20). Gracias a la Eucaristia, Jesus vive en nuestro interior, y asi podemos ir configurandonos con El con mas
intensidad.
Pero la Eucaristia realizar ademas la comunion de los creyentes entre si. Al comulgar y unirmos al Sefior Jesus, todos formamos parte de un solo
Cuerpo, el de Cristo, y de una Unica Iglesia. De alli que a la eucaristia se le llame también” sacramento de unidad” y “vinculo de caridad”.

144. ¢Cuales son los efectos de la Eucaristia?.
Podemos sefialar los siguientes:

a) Mediante la Eucaristia, el Sefior Jesus habita en nuestro interior, y nos da la gracia santificante por la que podemos vivir santamente.
b) La Eucaristia acrecienta nuestro amor. Gracias a ella, podemos amar mas intensamente a Dios nuestro Padre y también a nuestros
hermanos los hombres, especialmente a los mas pobres y a aquellos que mas sufren.



145.

146.

147.

148.

149.

150.

151.

152.

c) La Eucaristia borra los pecados veniales y nos preserva de cometer pecados mortales. Esto se debe a que en el sacramento
experimentamos el amor de Jesus, lo que nos lleva a responder amandolo con todo nuestro corazén, mientras que el pecado es el rechazo
del amor del Sefior.

d) La Eucaristia hace la unidad de la Iglesia, ya que nos une en el Unico Cuerpo de Cristo y nos hace participes de la fe, esperanza y caridad
que se viven en la Iglesia.

e) Por dltimo, la Eucaristia es prenda de la gloria etema: en ella, el Sefior Jesis nos garantiza que resucitaremos con El y tendremos una
humanidad gloriosa semejante a la suya: “El que come mi carne y bebe mi sangre, tiene vida eterna y yo le resucitaré el Gltimo dia” (Jn 6,
54).

¢Quiénes pueden consagrar la Eucaristia?
Los unicos que pueden consagrar la Eucaristia son aquellos que han recibido el sacramento del Orden y poseen el sacerdocio ministerial
(presbiteros y obispos).

¢Quiénes pueden recibir la Eucaristia?.
Puede recibirla todo bautizado que pueda reconocer en el sacramento la presencia del Sefior y se halle en estado de gracia. La Iglesia llama
vivamente a sus fieles a confesarse — si se hallan en estado de pecado mortal- antes de acercase a la Eucaristia, y exhorta a su recepcion
frecuente. Es precepto de la Iglesia comulgar por lo menos una vez al afio, si es posible, en tiempo pascual.

LOS SACRAMENTOS DE CURACION
LA RECONCILIACION

¢Qué es la penitencia o reconciliacion?
Es el sacramento por el que, mediante la confesion de los pecados y la absolucidn conferida por el sacerdote, se nos da el perdon de los pecados
cometidos después del bautismo y se restablece la amistad con Dios, perdida por la ruptura generada por el pecado.
Los nombres dados a este sacramento nos indican claramente sus diversas dimensiones. Se le llama penitencia para indicar los actos con los
que el pecador expresa su arrepentimiento al recibir el perdon divino; reconciliacién, ya que Dios, al perdonamos, repara la ruptura producida
por el pecado; confesion, porque la manifestacion de los pecados al sacerdote es parte esencial del sacramento.

¢Qué nos dice la Sagrada Escritura acerca del sacramento de la reconciliacién?.

El Sefior JesUs ha venido al mundo para salvarnos del pecado (ver Mt 1, 21) y a lo largo de su vida terrena perdonaba los pecados de los
hombres (ver Mc 2, 5-12). Es el mismo JesUs quien encargd a los apdstoles el perdonar asi como El nos perdonaba: “Como el Padre me envio,
también yo os envio.. Recibid el Espiritu Santo. A quienes perdonéis los pecados, les quedan perdonados; a quienes se les retengais, les quedan
retenidos” (Jn 20, 21-23). Por eso, en el ejercicio de su ministerio, los apostoles trasmitiran a los hombres el perdon y la reconciliacion: “Y todo
proviene de Dios, que nos reconcilié consigo por Cristo y nos confié el ministerio de la reconciliacién. Porque en Cristo estaba Dios reconciliando
al mundo consigo, no tomando en cuenta las transgresiones de los hombres, sino poniendo en nosotros la palabra de la reconciliacién. Somos,
pues, embajadores de Cristo, como si Dios exhortara por medio de nosotros. En nombre de Cristo os suplicamos: reconciliaos con Dios!” (2 Cor
5, 18-20).

¢Por qué es importante este sacramento?
Porque al perdonarnos los pecados cometidos después del bautismo, nos ayuda a convertimos de modo mas pleno. Por el pecado, nuestra
condicién humana ha quedado debilitada. Necesitamos la ayuda de Dios para vivir santamente y luchar contra nuestras inconsistencias y faltas
personales.

¢ Cuales son los elementos constitutivos del sacramento de la reconciliacion?

Los elementos constitutivos de este sacramento son, por una parte, los actos del penitente, y por otra, la accion de la Iglesia que otorga el perdon

sacramental.

Los actos del penitente son:

a) la contricion, esto es, el dolor por los pecados cometidos unido a la resolucion de no volver a pecar. Es el amor a Dios y el temor a la
condenacion eterna lo que nos mueve al arrepentimiento y nos lleva a buscar la reconciliacion.

b) La confesion de los pecados al sacerdote, es elemento central de este sacramento. Se deben confesar los pecados mortales, previo
examen de conciencia, € incluso los veniales (cosa que la Iglesia recomienda vivamente). Es precepto de la Iglesia el confesarse por lo
menos una vez al afio, o cuando se esta en peligro de muerte.

c) la satisfaccion es la reparacion que el penitente realiza con sus actos para eliminar los dafios causados por el pecado, tanto en ofras
personas (por ejemplo, restituir lo robado) como en uno mismo (p. ej. purificar el propio interior a través de oraciones, obras de misericordia
etc). A la satisfaccion que impone el confesor, se le llama también penitencia.

La accion de la Iglesia que nos da la reconciliacion recibe el nombre de absolucion. La da el sacerdote a través de la formula sacramental, que
expresa el perdén otorgado por Dios Uno y Trino mediante la Iglesia: “Dios Padre misericordioso, que reconcilié consigo al mundo por la muerte y
resurreccion de su Hijo, y derramé el Espiritu Santo para la remision de los pecados, te conceda, por el ministerio de la Iglesia, el perdon y la paz.
Y yo te absuelvo de tus pecados en el nombre del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo”.

¢Quién es el ministro de la reconciliacion?.
El ministro de este sacramento es el Obispo, y su colaborador en el sacerdocio, es decir, el presbitero. Solo ellos pueden administrar la
reconciliacion.
Es importante recordar que el ministro que recibe las confesiones esta obligado a guardar absoluto secreto sobre los pecados de los penitentes.
Este secreto, que no admite excepcion alguna, recibe el nombre de “sigilo sacramental”.

¢Cuales son los efectos del sacramento de la reconciliacion?
Podemos sefalar los siguientes efectos:
a) Por este sacramento somos reconciliados con Dios. Si nuestros pecados nos alejaron de El, la gracia del sacramento restablece la amistad
perdida y nos permite vivir la Comunion con el Sefior.



b)  Nos devuelve la gracia santificante, asi como nos brinda la tranquilidad de espiritu y la paz interior.
c) Nos reconcilia con la Iglesia. En efecto, el pecado es también ruptura de la comunién fratema, y ésta es resanada por el sacramento.
Incluso se puede afirmar que la reconciliacidn con la Iglesia es inseparable de la reconciliacion con Dios.

En un texto admirable, el Papa Juan Pablo Il nos dira lo siguiente: “Hay que afiadir que tal reconciliacion con Dios tiene como consecuencia, por
asi degir, otras reconciliaciones que reparan las rupturas causadas por el pecado: el penitente perdonado se reconcilia consigo mismo en el fondo
mas intimo de su propio ser, en el que recupera la propia verdad interior; se reconcilia con los hermanos, agredidos y lesionados por él de algun
modo; se reconcilia con la Iglesia, se reconcilia con toda la creacion” (Exhort. “Reconciliacion y Penitencia” n.31).

153. ¢Qué son las indulgencias?

Para entender esto, debemos explicar primero lo que ocasiona el pecado que cometemos. Cuando pecamos gravemente, rompemos la comunion
con Dios, nos partamos de El y quedamos incapacitados para la vida eterna: estamos en situacion de culpa ante Dios y merecemos la pena
eterna por nuestro alejamiento. Pero en nuestro pecado hay otra consecuencia: el apego desordenado a las cosas que nos impide amar
correctamente a Dios, y nos hace merecedores de la pena temporal.

El sacramento de la reconciliacion elimina la culpa y la pena eterna, frutos del pecado: reconciliados, ya no somos culpables, sino hijos de Dios, y
estamos unidos nuevamente con El. Pero permanece la pena temporal, que es borrada por las indulgencias. Decimos, pues, que las indulgencias
consisten en la remisién de la pena temporal de los pecados que el penitente, cumpliendo ciertas condiciones, obtiene por mediacion de la
Iglesia, encargada por el Sefior JesUs de administrar en su nombre la gracia del perdon. La indulgencia puede ser plenaria o parcial segun borre
completamente o en parte la pena temporal de los pecados.

154. ¢ Quiénes pueden ganar las indulgencias?
Los fieles pueden ganar las indulgencias para si mismos cumpliendo los requisitos que pone la Iglesia (confesion, peregrinacion a determinado
lugar, participacion en la Eucaristia, oracion, realizar obras de misericordia). Pero pueden aplicarlas también a los fieles difuntos, y de esa
manera, en virtud de la comunién de los santos, pueden ayudarlos a su purificacién plena, hasta alcanzar la gloria.

155. ¢ Como se celebra el sacramento de la reconciliacion?
La manera ordinaria de celebrar este sacramento es la confesion y la absolucion personales. Esto tiene una razon muy profunda: el Sefior Jesus
se dirige personalmente a cada uno de los pecadores para perdonarlos y devolverles la amistad con Dios.

LA UNCION DE LOS ENFERMOS.

156. ¢Qué es la Uncién de los Enfermos?
La Uncién de los enfermos es el sacramento que fortalece al cristiano que sufre de enfermedad grave o de vejez, lo une mas al Sefior Jesus y le
procura alivio y bienestar en medio de sus dolores y padecimientos.

157. ¢ Qué nos dice la Sagrada Escritura sobre la Uncion de los Enfermos?

La Sagrada Escritura nos presenta la enfermedad y el sufrimiento como males de los que Dios nos salva: “Tu me curaras, me daras la vida.
Entonces mi amargura se trocara en bienestar, pues ti preservaste mi alma de la fosa de la nada” (Is 38, 16-17). JesUs, al curar a los enfermos,
muestra que ha venido para sanarnos de la enfermedad mas grave: el pecado: “... JesUs dijo al Paralitico: Hijo, tus pecados te son perdonados...
A ti te digo, levantate, toma tu camilla y vete a tu casa” (Mc 2, 5.11). El mismo Sefior JesUs envi6 a los apostoles “a curar enfermos” (Mt 10, 7). Y
es asi como los apdstoles y sus seguidores, siguiendo el mandato de JesUs, administraban el sacramento de la Uncidn de los enfermos.

Un ejemplo lo tenemos en la carta de Santiago: “; Esta enfermo alguno entre vosotros?. Llame a los presbiteros de la Iglesia que oren sobre él y
le unjan con 6leo en el nombre del Sefior. Y la oracion de la fe salvara al enfermo, y el Sefior hara que se levante, y si hubiera cometido pecados,
le serén perdonados” (Stg 5, 14-15).

158. ¢Quiénes pueden recibir este sacramento?
La Uncion de los enfermos pueden recibirla aquellos fieles que se hallan padeciendo alguna enfermedad grave, o que son de edad avanzada y
pueden, por ello, hallarse en peligro de muerte, y puede ademas, administrarse repetidas veces. No es conveniente dar este sacramento
instantes antes de la muerte, ya que de ese modo se evita la participacion activa del fiel.

159. ¢ Quiénes administran la Uncion de los enfermos?
Solamente los sacerdotes (obispos, y presbiteros) pueden administrar este sacramento.

160. ¢Cual es el rito esencial de la Uncién de los enfermos?.
El rito esencial de este sacramento consiste en ungir al enfermo con el aceite consagrado en la frente y en las manos, mientras el sacerdote
pronuncia las palabras: “Por esta santa uncion y por su bondadosa misericordia, te ayude el Sefior con la gracia del Espiritu Santo, para que,
libre de tus pecados, te conceda la salvacion y te conforte en tu enfermedad”.

161. ¢ Qué efectos produce la Uncion de los enfermos?.

La celebracion de este sacramento produce los siguientes efectos:

a) Da al enfermo una gracia especial por la que el Espiritu Santo lo conforta en su situacién de enfermedad grave o de vejez, brindandole la
salud espiritual, e inclusive la curacion corporal, si conviene a su salvacion.

b)  Perdona los pecados, si es que el enfermo no ha podido recibir el sacramento de la reconciliacion.

c) Une al fiel enfermo con la Pasién del Sefior Jesus, para que, ofreciendo sus sufrimientos con espiritu de oblacion, pueda contribuir a su
santificacion y a la de sus hermanos en la fe.

d) Prepara a la persona para el momento en que se encuentre definitivamente con Dios Uno y Trino y pueda vivir la Comunién plena, amando
al Sefior por toda la etemidad.



LOS SACRAMENTOS AL SERVICIO DE LA COMUNIDAD
EL ORDEN
162. ¢Qué es el sacramento del Orden?
El Orden es el sacramento que transmite la mision y la autoridad que Jesus confié a sus apdstoles para que dirijan la Iglesia. Comprende tres
grados: el episcopado, el presbiterado y el diaconado.

163. ¢Qué nos dice la Sagrada Escritura acerca de este sacramento?

Ya desde el Antiguo Testamento, Israel aparece como “reino de sacerdotes” (Ex 19, 6). Pero dentro de Israel, Dios eligid algunos hombres para
que realizaran las funciones del culto divino: los levitas. Aaron, hermanos de Moisés, es llamado al sacerdocio por Dios mismo (Ex 28, 1).
Posteriormente, Israel poseera Sumos Sacerdotes que hagan de mediadores entre Dios y el pueblo.

Todo esto prefiguraba a Jesus, Sumo Sacerdote (Hbr 5, 10), y nico mediador entre Dios y los hombres (1Tim 2, 5) que con su sacrificio en la
cruz nos ha conseguido la reconciliacion (Ef 2, 14ss; Col 1, 20). Pero el Sefior Jesus ha querido que su ministerio sacerdotal sea continuado por
sus apostoles, que deben seguir ofreciendo su sacrificio a los hombres hasta el fin de los tiempos: “Haced esto en recuerdo mio...”. En la Ultima
Cena, los apostoles fueron constituidos sacerdotes, para celebrar de manera sacramental los misterios de nuestra salvacion, especialmente la
Eucaristia (Ver 1Cor 11, 23-26). Y a su vez, los apdstoles trasmitieron su sacerdocio a sus sucesores, los obispos, e hicieron participes de él a os
presbiteros, sus colabores en el ministerio (ver 2Tim 1, 6; Tito 1, 5).

164. ¢Existen diversas participaciones en el sacerdocio de Jesucristo?
Si. El Sefior Jesus ha hecho de la Iglesia un pueblo sacerdotal (ver 1Pe 2, 9). Sin embargo, no todos en la Iglesia participan del sacerdocio del
Sefior de la misma manera. Todos los fieles, por su bautismo, poseen el sacerdocio comiin, por el que se unen a Cristo sacerdote como
miembros de su cuerpo y pueden tener un papel activo en el culto. Pero el sacerdocio ministerial lo poseen solamente aquellos que han
recibido el sacramento del Orden, por el cual se unen a Cristo-Cabeza, y tienen la funcién de santificar al cuerpo, especialmente por la
administracién de los sacramentos, y guiarlo, ejerciendo la autoridad. Téngase en cuenta que el sacerdocio ministerial es diferente del sacerdocio
comun, de modo esencial, no sdlo gradual, y ambos conforman el Unico sacerdocio de Jesucristo, tal como se vive en la Iglesia.

165. ¢ Cuantos grados posee el sacramento del Orden?
Este sacramento posee tres grados: el episcopado, el presbiterado y el diaconado. De éstos, dos de ellos (episcopado y presbiterado) son
participacion del sacerdocio ministerial del Sefior Jesus. El tercero (diaconado) no hace participe del sacerdocio de Cristo. Esta dado en orden al
servicio y ayuda de los sacerdotes y de la Iglesia.

166. ¢Quiénes poseen el Episcopado?
Lo poseen los Obispos. Ellos, en cuanto sucesores de los apostoles, han recibido la plenitud del sacramento del Orden, precisamente para
cumplir su misién de santificar a la Iglesia.

167. ¢Quiénes poseen el presbiterado?
Lo poseen los presbiteros, que han recibido una participacion del sacerdocio pleno del obispo y ejercen su ministerio sacerdotal colaborando con
la funcion santificadora y de gobierno propia del Obispo. Como colaboradores, celebran el culto y administran los sacramentos, asi como
conducen con autoridad a la porcién del Pueblo de Dios que su Obispo les encomienda.

168. ¢Quiénes poseen el diaconado?
Lo poseen los diaconos, que reciben el Orden no para el sacerdocio, sino para el servicio. En este sentido, los diaconos tienen la funcion de
ayudar a los obispos y presbiteros, asi como servir al Pueblo de Dios.

169. ¢ Cual es el rito esencial de este sacramento?
El rito esencial de este sacramento lo constituyen — en los tres grados- la imposicién de las manos por parte del ministro sobre la cabeza del
ordenando, a la que acompafia la oracién consecratoria propia de cada ministerio conferido.

170. ¢Quiénes pueden conferir el sacramento del Orden?
Son los Obispos, en cuanto sucesores de los apéstoles, los que pueden conferir validamente el Orden en sus tres grados.

171. ¢ Quiénes pueden recibir el sacramento del Orden?
Solamente los varones bautizados pueden recibir el sacramento del Orden. Con esto, la Iglesia sigue el ejemplo del mismo Sefior JesUs, que
solamente llamo a varones para ejercer este ministerio.
En la Iglesia Catdlica de rito latino, el Orden es conferido a los varones que quieren vivir el celibato por amor del Reino y para servir a los
hombres. La Unica excepcidn a esta norma eclesial es la de los diaconos permanentes, que pueden recibir este ministerio siendo casados.

172. ¢ Cudles son los efectos del sacramento del Orden?
Son los siguientes:
a) Unagracia particular que configura al ordenado con Jesucristo Sumo Sacerdote, y lo hace participes de su funcién de Cabeza de la Iglesia.
b)  ElOrden produce un caracter sacramental indeleble e irreiterable, que no se borra nunca.
c) Por este sacramento, el ordenado (sea obispo, presbitero o diacono) puede realizar las tareas propias de su ministerio. Con la gracia
particular propia del sacramento, se le otorga también la gracia santificante que le permite realizar santamente sus funciones.

EL MATRIMONIO
173. ¢Qué es el matrimonio?
El matrimonio es el sacramento por el cual, el hombre y la mujer se entregan el uno al otro, para crear una comunion de vida que los realice
plenamente como personas en el amor mutuo y en la formacion y el cuidado de un hogar.

174. ¢Qué nos dice la Sagrada Escritura sobre el Matrimonio?.
Ya desde el relato de la creacion, vemos como Dios mismo ha querido la uncién del hombre y la mujer: “Creé pues, Dios al ser humano a imagen
suya, a imagen de Dios le cre6, macho y hembra los cred” (Gén 1, 27). El matrimonio es bendecido por Dios, que lo quiere como parte de su Plan



para el hombre: “Y bendijolos Dios y les dijo: Sed fecundos y multiplicaos y llenad la tierra y sometedla” (Gén 1, 28). Y la esencia del matrimonio
es el amor del hombre y la mujer, amor que supera cualquier otro tipo de amor humano y que debe llevar a al unidad entre ambos: “Por eso deja
el hombre a su padre y a su madre y se une a su mujer, y se hacen los dos una sola carne” (Gén. 2, 24).

El pecado de los primeros padres deformé y distorsion6 el matrimonio: el amor es reemplazado por el egoismo, y las relaciones de afecto y
comunién se tocan en dominio y opresion (ver Gén 3, 16). Sin embargo, Dios no va a negar su Plan; antes bien, toma la figura del matrimonio
para expresar su amor reconciliador por los hombres. En efecto, la Alianza es presentada muchas veces como un matrimonio (ver Os 1-3; Is 54,
1ss; Is 62, 1ss), figura del amor y de la unidad que Dios quiere vivir con la humanidad. Seré el Sefior Jesus quien restaure la dignidad del
matrimonio “como era en el principio” (ver Mt 19, 8) y ensefie que hombre y mujer deben vivir en comunién fiel e indisoluble, porque ese es el
Plan de Dios. Méas aun: Jesus, al entregar su vida por nuestra reconciliacién, se ha unido a la Iglesia como un esposo a su esposa, realizando asi
la Alianza Plena y definitiva. Por eso, porque la unidn del hombre y la mujer es simbolo de la union de Jesus con su Iglesia (Ver Ef 5, 25-32), es
que el matrimonio es considerado un sacramento cristiano.

175. ¢Cual es el elemento central de este sacramento?
El elemento central del matrimonio lo constituye el consentimiento mutuo, que es el acto de la voluntad por el cual el hombre y la mujer se
entregan y se reciben el uno al otro para toda la vida. Tal consentimiento debe ser libre, y es expresado por los esposos durante la celebracion
del matrimonio, que-por lo comun- se realiza durante la misa.

176. ¢Quiénes administran el matrimonio?
En este sacramento, los “ministros” son los mismos contrayentes, es decir, el hombre y la mujer que por su mutua entrega, se unen en el Sefior.
Pero el matrimonio, por ser sacramento, se celebra en la Iglesia, ante un testigo cualificado que acepta y bendice el consentimiento mutuo de los
conyuges, y que puede ser el sacerdote o el diacono.

177. ¢Cuales son los efectos del Matrimonio?

Podemos sefialar los siguientes:

a) El matrimonio crea un vinculo que une indesligablemente al hombre y a la mujer, mientras vivan. Esto nos lo recuerda el Sefior Jesus,
cuando, hablando del matrimonio, die que: “ya no son dos, sino una sola carne” (Mt 19, 6).

b)  El matrimonio da una gracia sacramental propia, por la cual los esposos viven el misterio del amor de Cristo y de la Iglesia (ver Ef 5, 25-32).
De esta manera es perfeccionado el amor conyugal, que se convierte en signo y testimonio del amor con que el Sefior Jesls ha amado a
los hombres.

c) Otorga, ademas, la gracia santificante y todos los auxilios necesarios para que los esposos puedan cumplir con los deberes propios de su
estado y alcancen la conformacion plena con Jesucristo.

178. ¢ Qué caracteristicas posee el matrimonio cristiano?

Son caracteristicas propias del matrimonio cristiano:

a) Unidad: Pues el matrimonio implica la entrega mutua de un hombre a una mujer. Es la misma naturaleza del amor, que es exclusivo y
total, lo que excluye la multiplicidad de esposas (poligamia) o de esposos (poliandria).

b) Indisolubilidad: EI matrimonio, una vez realizado y consumado, no se puede disolver. No existe poder humano que pueda separar a dos
esposos validamente casados. En esto, la Iglesia sigue fielmente las palabras de Jesus cuando dijo: “Lo que Dios ha unido, no lo separe el
hombre” (Mt 19, 6). De alli que la Iglesia rechace el divorcio, por ser una realidad negativa que destruye a la familia y banaliza el amor
conyugal, que esta llamado a ser permanente, precisamente porque es amor.

c) Fidelidad: Implica que el amor de los conyuges debe ser permanente, manteniéndose firme a pesar de las dificultades y tentaciones. La
fidelidad de los esposos se basa en la fidelidad de Cristo, que ama para siempre a su Iglesia, y es al mismo tiempo, una expresion visible
del amor fiel de Dios. Por eso, el adulterio aparece como una lacra que mina y destruye el matrimonio.

d) Apertura a la vida: Pues todo matrimonio est& abierto al don de la vida, que se plasma en los hijos. En efecto, los hijos son como la
prolongacion del amor de los esposos y la expresidn de una vida comin que no se cierra egoistamente sobre si misma, sino que se abre a
la existencia de otro ser. En ese sentido, el que los esposos, a través de medios ilicitos, se cierren a la posibilidad de tener hijos, desfigura
y perturba la vida matrimonial.

179. ¢ Qué papel deben cumplir los hogares cristianos?
Los hogares cristianos (llamados también “Iglesias domésticas”) cumplen un papel muy importante: por medio de ellos la Iglesia da testimonio del
amor del Sefior Jesus desde el centro mismo de las estructuras del mundo. Es en el hogar donde los creyentes reciben su primera educacion en
la fe; y el hogar cristiano esta llamado a desempefiar una tarea apostélica fundamental en la Nueva Evangelizacién a la que el Sefior nos
convoca.

OTRAS CELEBRACIONES LITURGICAS

180. ¢ Qué otros elementos posee la liturgia de la Iglesia?
La liturgia de la Iglesia abarca también los sacramentales. Estos son signos sagrados instituidos por la Iglesia, que preparan a los fieles para la
recepcion de los sacramentos y santifican las diversas circunstancias de la vida. Sacramentales son las bendiciones, que pueden ser de personas
(por ejemplo, una profesion de votos de un religioso o una religiosa, una consagracién apostolica laical, la entrega de ministerios laicales, como
el acolitado, etc.); de cosas (por ejemplo, la bendicién de una nueva iglesia, de los objetos sagrados, de una casa, eftc.) de situaciones (por
ejemplo, la bendicion de la mesa).

181. ¢ Qué caracteristicas poseen los sacramentales?

Podemos sefialar las siguientes:

a) Han sido instituido por la Iglesia — a diferencia de los sacramentos, que fueron instituidos por el Sefior Jesus — como elementos de
intercesion y de santificacion en todos los momentos cotidianos de la existencia.

b)  Por lo comun, constan de una oracién sencilla, por la que se solicita el auxilio y la bendicion del Sefior, asi como de un signo particular
(imposicion de la mano, aspersion con agua bendita, sefial de la cruz).

c) Poseen eficacia, en virtud del poder intercesor de la Iglesia — y no por si mismos, como es el caso de los sacramentos-. Los sacramentales
nos disponen a recibir la gracia santificante de modo mas provechoso.



182. ¢Qué es la religiosidad popular?.
Es el conjunto de ritos, simbolos y costumbres con las que el pueblo cristiano vive su fe de manera sencilla, inculturada en los diversos ambientes
y pueblos. La religiosidad popular es prolongacién de la vida litdrgica de la Iglesia; y las diversas expresiones de la religiosidad popular (via
crucis, procesiones, fiestas religiosas, el rosario, las peregrinaciones, etc.) manifiestan la experiencia del encuentro con Dios propia de las
masas creyentes. En nuestro medio, un hermoso ejemplo de religiosidad popular lo constituyen las procesiones.



